
1 
 



2 
 

JAIME BARYLKO 

Los hijos 

y los límites 

 

EMECE EDITORES 



3 
 

DEL MISMO AUTOR 
por nuestro sello editorial 
EL MIEDO A LOS HIJOS 

RELATOS PARA PADRES E HIJOS 
ENVIDIA, SUEÑOS Y AMOR 

SABIDURÍA DE LA VIDA 
DAVID REY 

CÁBALA DE LA LUZ 

Digitalización y Corrección: Tav 



4 
 

Índice 

Capítulo Uno El camino demarcado 

 Viajo en plena noche y pienso 
 Las rayas que delimitan el camino 
 ¡Su majestad, el niño! 
 Todos somos jóvenes 
 El primer límite 
 A usted, ¿quién lo entiende? 
 Los límites facilitan la convivencia 

 Enseñanza del zorro al Principito 
 Amor es disciplina 
 Cómo hacer para que una rosa sea tu rosa 
 El camino demarcado orienta tu libertad, no la doblega 
 Sistema, poeta, sistema 
 Ícaro 
 El caballo de juguete 

 Hay que inventarlo todo 
 ¿Qué es realidad? 
Capítulo Dos La trama de la convivencia 
 Meditación del muro y la hiedra 
 Me pregunto 
 La trama que nos sostiene 
 Historia de los jeans ajustados 

 La revisión crítica del presente 
 Solamente padres e hijos confrontados son normales 
 Cuando el nene dice: "Yo hago lo que quiero..." 
 Los límites de la responsabilidad de cada cual 
 El arte de amar 
 Los roles disueltos te hacen más responsable aún 
 ¿Y si nos equivocamos? 
 ¿Para qué sirven los hermanitos? 
 Diálogo con una flaca 
 Si tienen orejas, oyen 
 Vivir es vincularse 
 La única internacional activa 
Capítulo Tres Libertad versus licencia 
 ¿Usted viajó alguna vez en primera? 

 Libertad versus licencia 
 ¿Qué hago? El nene no me deja hablar 
 El televisor en el comedor 
 Los padres amigos de los hijos 
 Cuando a mamá se le mete una idea en la cabeza..." 
 Hay que ser un poco vago... 

 Yo no produzco nada, yo consumo 
 Qué es trabajo y qué es descanso 
 Cómo hacer para tener status 
 Yo soy yo y mis marcas famosas 
Capítulo Cuatro La empinada subida hacia uno mismo 
 Maxi habla por teléfono 
 Yo soy así 
 El escorpión, la naturaleza y el hombre 
 Sea civilizado, por favor 



5 
 

 En qué nos superan los animales 
 La persona y el personaje 
 El individuo y la persona 
 Nos comunican nuestros recíprocos deberes 
 Ejercicios musicales 
 Hablar — ¡qué descubrimiento!— se habla con otro 
 Repartamos la torta 
 Un hombre, un hijo y un burro 
 Las visibles raíces de nuestros conflictos 
 La salud del campo y el otro que tiene alergia 
 El yo enaltecido 
 Los de antes tenían contra qué luchar 

 El principio del espejo 
 Narciso 
 El hombre que sólo se ve a sí mismo 
 Se hace camino al andar con otros 
 El drama del lobo estepario 
 En lugar de padres somos terapeutas 
 Las falsas dulzuras 
 La esperanza que deberíamos cultivar 
 Mis amigos se llenaban los bolsillos 
 No llores por las nueces perdidas 
Capítulo Cinco La felicidad y el éxito 
 El sueño más antiguo de la humanidad 
 Cómo valorar y cómo evaluar a nuestros hijos 
 La diferencia entre el vidrio normal y el espejo 

 Cómo hacer de cada encuentro un significado 
 El mundo interior decide el sentido del mundo 
 La música interior 
 Felicidad no es diversión 
 Cómo se busca y cómo se encuentra un tesoro 
 La gente busca divertirse y se olvida de ser feliz 
 Cultivar y esperar, esperar 
 Ulises y las sirenas 
 Las tentaciones de la vida 
 La verdad de la vida 
 Aprender a admirar 
 El mundo a domicilio 
Capítulo Seis Diario íntimo de Juan Carlos Paternovo 
 Reflexiones del padre en el cumpleaños de la hija 
 ¿Será creativa? 
 La aventura escolar 
 ¡Qué suerte, es zurda la nena! 
 ¡Viva el progreso! 
 Las composiciones de Mercedes sobre los pájaros 
Capítulo Siete Todos somos jóvenes, todos 

 Los padres haciéndose adolescentes 
 El paddle y yo 
 El valor de la apariencia 
 Show, look 
 Te miran, ergo eres 
 ¿Quién se acuerda de Dorian Gray? 
 El adentro del afuera 

 Elogio de la lasitud 
 El siglo de los bebés 



6 
 

 Cuando nadie te ve 
 Dos maneras de enfrentar el mundo 
 Ser y parecer 
 El sol y los días nublados 
 El crecimiento de Buda 
 El iluminado, el que despertó 
 Somos nuestras contradicciones 
 ¿Qué destino le espera a uno cuando nace? 
 Los significados de la vida 
 Los niños mimados, los niños desatendidos 
 ¿Cuál ha de ser la finalidad de una buena educación? 
 Ideas de Keiserling 

 La juventud es centrífuga 
 Necesidad de diálogo 
 La desconocida seriedad de los jóvenes 
 La crisis de originalidad juvenil 
 Recuerdos de mi adolescencia 
 Que nada sea fácil, amigos padres 
 El placer del esfuerzo 
 Viva la existencia placentera 
 La ventana y el paisaje 
Capítulo Ocho La permisividad nuestra de cada día 
 El juego de la familia 
 La madre, el padre, el nene intercambian roles teatrales 
 Los distintos papeles que cada uno representa 
 Aprenda a decir NO 

 Una corona de olivo 
 Valores lejanos, valores inmediatos 
 ¿Para qué te educo, hijo? 
 Me duelen tus imperfecciones 
 Nuevos problemas, viejas soluciones 
 Diario de una adolescente 
 Esas ansias de ser superiores 
 ¿Por qué la rivalidad? 
 El pecho bueno y el pecho malo 
 El hombre en el vientre de la ballena 
 Cábala del número 7 
 El árbol de la vida: el amor y la ley 
 Presencia de Dios en la vida del hombre 
 El número 2 es el primero 
 Quiero hijos equilibrados de corazón y razón 
Capítulo Nueve Límites, reglas, costumbres 
 Lo que uno aprende en una cancha de fútbol 
 A los límites antes les decían ética 
 El marco y la pintura de Picasso 
 ¿Por qué va la gente al templo? 

 Reglas de juego 
 La evolución de la persona, según Jean Piaget 
 Cómo hacer para comunicarnos mejor 
 Las reglas 
 Para dejar de mirarse el ombligo 
 El cuento de la billetera 
 "No fue esa mi intención" 

 Nuestro mundo actual es excesivamente palabrero 
 El miedo a los hijos 



7 
 

Capítulo Diez El facilismo 
 Frankenstein y el amor 
 El hijo malquerido 
 La necesidad de amar y ser amado 
 Progenitores que no son padres 
 Tu hijo es único 
 La paranoia de la estimulación 
 Acerca de los hijos que no hablan 
 La educación de Emilio 
 La metodología y el contenido del proceso educativo 
 ¿Encontraste alguna vez un brillante? 
 El brillante y la confrontación de las generaciones 

 Releo y pienso la historia 
 ¿Y qué más aprendo? 
Capítulo Once Entre el placer y el deber 
 Somos problema 
 El principio de placer y el principio de realidad 
 La mujer de Putifar, famosa ella 
 El final de la historia de Putifar y los demás 
 Historia de Edipo 
 La adivinanza 
 ¡A Edipo lo premian y lo casan con su madre! 
 ¿Amor o rebelión? 
 En el principio fue la mujer 
 Cábala: los dos lados de la vida 
 El placer postergado 

 Las luchas interiores 
 La fraternidad 
 El misterioso uno mismo 
 Cada uno, hijo mío, no puede inventar su propia regla 
 Aislarse pero no insulizarse 
 La revolución Montessori 
 Advertencia a maestros y padres 
 El ambiente es el que forma 
 ¿Por qué fracasan? 
 Un niño es un explorador 
 Los buenos modales, ¿para qué sirven? 
Capítulo Doce El mundo mago 
 La mentira de "hacer lo que quieras" 
 El lema: ser uno mismo 
 Todos los sueños son extremistas 
 ¿Cómo será el futuro de mis hijos? 
 Para pensar: 
 Historia de un hijo y de magia 
 Todos somos magos 
 La historia del hijo pródigo 

 Cuándo se llora y cuándo se ríe 
 Himno de esperanza 



8 
 

Capítulo Uno 

El camino demarcado 

Viajo en plena noche y pienso... 

Viajo en plena noche y pienso: los límites, los límites. 

Viajo en auto, y debo dar una conferencia sobre ese tema en un country fuera de la capital. ¿Qué 

les digo cuando me pregunten? ¿De qué hablo? 

La gente está angustiada y saturada de tanto análisis y de tantas frases complicadas que explican 
todo y que no resuelven nada. 

Aprendimos a hablar y a pronunciar discursos sofisticados. Pero no se modifica la vida con 
discursos, ése es el problema. 

La gente aprendió a cargar sus propias frustraciones sobre hombros ajenos, la culpa del otro, la 
sociedad de consumo, la televisión, los juegos electrónicos, el stress... 

No va más. La vida es la que debe cambiar, y con urgencia. Queremos vivir mejor. Bienestar, sí, y 
lo otro, estar bien. 

El auto, raudo, recorre la carretera negra. La noche es oscura, la carretera se proyecta hacia 
adelante, se pierde en el horizonte. Miro por el parabrisas y me pregunto cómo verá el conductor el 
camino. 

Yo tengo la vista confusa, titilan las luces de los vehículos y es un mar de focos y sombras que me 
nublan la visión en vez de aclararla. Me pregunto si los años no estarán haciendo lo suyo y mis ojos ya 

no son lo que eran. El oculista, pienso, el oculista... Y me resigno, y me deprimo un poco por este 
deterioro que el devenir del tiempo va generando en los cuerpos. 

De pronto, despierto. Sucede algo extraño, todo se ilumina, y me relajo. Ahora veo perfecto. No, 
no son los ojos. Algo ocurrió afuera. 

"¿Qué ha sucedido?", me pregunto. 

Es la misma ruta, el mismo asfalto, la misma noche, pero todo es diferente. 

"¿Qué ha sucedido?", insisto en averiguar. 

Descubro el gran acontecimiento que ha derramado un haz de visión noble y segura sobre mis 

ojos. El problema no estaba en mí, estaba en la ruta. 

Ahora la ruta, la misma ruta, tiene rayas blancas a los costados, demarcatorias, y una línea 
segmentada en el medio. La ruta está demarcada. Está el adentro, está el afuera y está el medio. ¡Así 
da gusto! 

También el cerebro se me enciende. Descubrí en qué consisten los límites. 



9 
 

"¡Eureka!", grito hacia adentro, en memoria del glorioso griego. 

Las rayas que delimitan el camino 

Sin esas rayas a los costados, sin esos límites señalados, la gran libertad del camino era un caos 

de ceguera y miedo, incertidumbre y vacilación. 

Ahora es distinto. Faltaban esas rayas. Ahora están, y los límites, lejos de oprimir al viajante, lo 
liberan, lo protegen. 

Llegué a la conferencia y supe de qué hablar. 

¿En qué consisten los límites? En eso, en delimitaciones del camino, en cercos protectores, en 
marcos contenedores y referenciales. 

No son un fin en sí, son un instrumento para realizar fines. Cuando ellos están uno puede actuar y 
elegir. Hasta, si quiere, puede salirse del camino. También para salirse hay que conocer los límites. 

Eso: los límites son para que pueda haber libertad. Justamente lo contrario de lo que podría 
pensarse: no cercenan la libertad, la otorgan. 

Las rayas no son el camino; el camino está entre ellas, y dentro de ese estar entre ellas tú puedes 
elegir el ritmo, el movimiento, el desplazamiento, la velocidad, el rumbo, el qué, el cuándo, el cómo, y 
si quieres dejas de moverte, te detienes, y todo lo que tu fecunda imaginación te proponga. Lo puedes 
realizar sabiendo qué va adentro y qué va afuera de esos límites, de esas rayas. Y eliges. 

Esa es tu libertad, y la tienes porque tienes límites. 

¡Su majestad, el niño! 

El siglo XX se inauguró en calidad de "el siglo del niño". 

En el pasado el valor era el anciano, la presencia de la tradición. La revolución de nuestro siglo 
colocó al niño en el centro de la nueva historia, que se presentaba como historia de lo nuevo. 

Ya no es lo viejo lo que vale, sino lo nuevo; no es la conservación de las tradiciones lo que merece 
aplauso, sino el cambio, lo joven, que por el solo hecho de ser joven ya significa renovación, apertura 

hacia un futuro de progreso. 

— ¡Libertad! — se dijo. 

Que su majestad el niño determine cuál ha de ser su rumbo, su destino. 

— ¡Libertad!— se clamó. 

Entonces padres y maestros se corrieron a un costado para dejar pasar a su majestad el niño, el 
adolescente, el joven, el nuevo mundo y el mundo de lo nuevo. 

Y más no hicimos que corrernos, creyendo que de esa manera les dábamos la tan preciada 
libertad. 



10 
 

También les dimos juguetes didácticos, y nos llenamos las bocas con teorías psicológicas, y 
creíamos que hablando de libertad, de autorrealización, de ser uno mismo, mágicamente el mundo se 
transformaría y su majestad el niño construiría su imperio de belleza, bondad, liberación, bajo la 
advocación de la imagen de la paloma de Picasso. 

Nos corrimos a un costado, y dijimos: 

— Contemplemos la maravillosa marcha de la historia de seres auténticos, ya no constreñidos por 
padres autoritarios y castradores. 

De paso nos fuimos haciendo niños también nosotros, los padres. 

En el culto a la juventud como único y divino tesoro, entendimos que solamente vale lo joven y 
que, por lo tanto, no podíamos quedarnos fuera de ese ideal superior. Sí, todos somos jóvenes, y el que 
no lo es debe serlo o aparentar serlo. 

Usando jogging, zapatillas, gym, y bailando hasta el café con leche matutino, uno se hace joven. 
También haciéndose el dadivoso, el comprensivo, el permisivo, uno aleja el peligro de la vejez. Y 
sonriendo, sonriendo siempre para que Dios nos ame más y mejor. 

Como si la vida sonriera. 

¿Sonríe la vida? 

¿Sonríen, realmente, nuestros hijos con tanto bullicio juvenil por doquier? 

Todos somos jóvenes 

Este fue y sigue siendo el siglo de los jóvenes. Otro tipo de ser no hay. Se es menos joven o más 
joven, o no se es. 

Prohibido prohibir, se escribió en mayo de 1968 en París. No se escribió, pero se supo y se sabe: 
prohibido no ser joven. En el medio caminaba su majestad el niño. Ese niño, a decir verdad, no creció 
más feliz ni alcanzó las alturas de la libertad que para él soñamos. 

Creció en el vacío, sin límites, sin fronteras, sin carteles orientadores, sin sustento, sin apoyo. En 
consecuencia no creció. 

Quisimos ser modernos, terminamos siendo nadie. "Nadie" es un ser difuso, desprovisto de una 
línea que demarque su identidad. 

Los límites, lo que todos hemos perdido — nuestros hijos porque no los conocieron, nosotros 
porque nos desprendimos de ellos—, los límites son las coordenadas de los valores, de las creencias, de 
los modales, de las maneras y — en fin— de las reglas de la existencia y de la coexistencia. De la 

identidad. Por ellos uno es o puede llegar a ser "alguien". 

Vivir es vivir entre límites, en algún encuadre, entre horizontes. Dentro de ese espacio germina y 
se desarrolla la libertad. 

Interpretamos mal: creíamos que la libertad se da. No es cierto: la libertad no se da, la libertad se 
toma, se arranca, se conquista, se logra, se esculpe, abatiendo esclavitudes, confrontándose con 

límites, aceptando unos, rechazando otros, pero usándolos como referentes en el camino. 



11 
 

Además la libertad es un medio, no un fin. Ahí la tienes, para hacer algo con ella, algo que tú 
elijas. 

¿Y cómo se elige? Se elige entre opciones. Las opciones son los límites dentro de los cuales la 
libertad adquiere sentido, al rechazar unos y adoptar otros. 

Es libre el que elige un proyecto de vida. 

El primer límite 

No hay hijos si los padres se borronean. 

Tampoco hay juventud si los mayores se disfrazan de menores y además de la apariencia 
exterior, de piel lisa, de músculos lozanos, de aerobismo diurno y nocturno en recintos de música 
heavy, además de todo eso se creen realmente idénticos a sus hijos. 

Ese límite, el de la edad, es el primero a restaurar. 

¿Quién se opone a la apariencia hermosa, fresca, juvenil, rozagante? ¿Tan lejos he de llegar yo 

arrastrado por mi envidia porque no hago fierros y permito que mi abdomen se relaje y que el entorno 
de los ojos se vuelva traidora señal del tiempo transcurrido? 

¿Tan lejos he de llegar que me opondré al jogging redentor y al walkman estremecedor en plena 
rutina de cuerpos rutilantes a los cuarenta, a los cincuenta, a los sesenta años, y de ahí a la eternidad 
en pos de una adolescencia que nunca se acaba? 

No, no he de ser tan necio. La envidia, sí, me carcome. Pero debo controlarla. Me lo recomiendan 
en el diván y yo pago por esa recomendación. Debo respetarla. 

En cambio digo que esos años que uno tiene, y que en la foto no se notan, están, y bien que 
están, y funcionan por dentro en arterias, cerebro, sensibilidad. 

En consecuencia, hablemos claro: Somos, hijo mío, distintos y distantes en el tiempo, y ése es el 
primer límite de nuestra coexistencia, de tu educación, y no me digas que no te entiendo, porque la 
verdad es que tampoco me entiendes, y la otra verdad es que no tengo por qué imponerme un 
entendimiento que no me corresponde, y más aún: no estamos aquí para entendernos y no me aterra 
ni me da culpa el no entenderte. 

A usted, ¿quién lo entiende? 

A mí, nadie me entiende. Lo confieso públicamente y con toda impudicia. Es que, pensándolo 
bien, ¿qué pretensión es esa de que el otro descifre dentro de ti eso que ni tú mismo alcanzas a captar? 

Creo que no estamos para entendernos. ¿Quién inventó esa farsa del entendimiento como 
fundamento esencial de nuestras relaciones? 

Ahora el mundo entero llora, porque nadie se entiende con nadie. La crisis es de entendimiento. 

— No me entiende... — dice la esposa sobre el esposo. 

Algo semejante confiesa él en la oficina: 

— Lo que pasa es que ella no me entiende... 



12 
 

Y los hijos sobre sus padres: 

— ¿Quién entiende a los viejos? 

Quizá desviamos el camino. No estamos para entendernos. Hay que desechar ese ideal, porque es 

falso, porque no es posible, porque entender es una práctica del intelecto referida hacia el mundo 
exterior, el de las cosas, el de la naturaleza, el de los astros, pero no es válida para el mundo humano. 

Uno entiende o puede llegar a entender el funcionamiento de una máquina. La máquina, si está 
en buenas condiciones, funciona siempre igual. El hombre, si está en buenas condiciones, funciona 
siempre distinto. ¿Entenderlo? Imposible. Carece de manual de instrucciones. 

El hombre es siempre algo que parece racional, pero que, como la luna, está lleno de fases 
oscuras, invisibles. Esta es nuestra condición, inentendible, es decir, imprevisible. 

Tenía yo en Jerusalén un maestro de Cábala a quien un discípulo le preguntó si entendía los 
caminos de Dios. El maestro, anciano, pensativo, tartamudeando le respondió: 

— Hace cincuenta años que vivo con mi esposa y aún no la conozco, ¿cómo pretendes que sepa 
algo de Dios? 

Conocer, entender, son acciones relativas a cosas, a objetos, a aquello que nos es ajeno; los 
seres humanos no somos objetos, somos sujetos móviles, mudables, impredecibles. Misteriosos, en 
última instancia. 

Por eso cabe decir: 

— No viniste al mundo, hijo, para entenderme ni para que yo te entienda. No eres un objeto de 
estudio. Eres un sujeto viviente, creativo, lleno de potencias que ni tú ni yo conocemos a fondo. Pero 
estamos juntos para vivir y para ayudarnos recíprocamente a ser felices. 

La felicidad no es entendimiento. 

De la felicidad el entendimiento nada entiende. Pascal reflexionaba: "El corazón tiene razones que 
la razón desconoce". 

Porque la felicidad, es privativa, de cada uno, intransferible — como fórmula, como receta— a 
otros. 

Queremos amor, no entendimiento. Así de sencillo. A tal efecto, para amarnos, cada uno debe ser 
el que es, debe asumirse en su edad, en sus creencias, en sus ideas, en sus gustos, en sus vivencias. 

— Para que seas tú mismo, hijo mío, debemos — tu mamá y yo— ser nosotros mismos. 

Ahí está el límite, el gran límite primero. Un límite que nos separa y nos comunica a la vez. 

De ahí se desprenderán todos los demás límites que son, desde "no metas las manitos en el 
plato", hasta "no es esa la manera de comportarse con una novia". 

Claro que todo comienza con el NO. NO somos los mismos; no tenemos idénticos gustos ni 
preferencias; no es tu cuerpo el mío ni es tu sensibilidad la mía... 



13 
 

NO es el origen de la cultura, de cualquier sistema de convivencia humana. Tu diferencia con los 
demás te constituye en persona única e irreemplazable; gracias a esa diferencia, te comunicas, te 
enriqueces, te enamoras. 

Del NO brota el sí; a partir de ahí ejerces tu libertad creadora y conformadora de nuevas normas. 

Los límites facilitan la convivencia 

Los límites son reglas de convivencia. 

A menudo los jóvenes dicen que les falta comunicación con los padres, y dicen bien. ¿Cómo se 

van a comunicar si nunca están debidamente juntos? 

Debidamente quiere decir en horarios compartidos, en situaciones compartidas, en relaciones 
compartidas. 

Comer juntos en torno a la mesa es un límite versus el comer cada uno cuando quiera y donde le 
dé la gana. 

— Hijo mío, debes saberlo: los humanos inventaron los almuerzos y las cenas no para alimentarse 
e ingerir proteínas y calcio, sino para... estar juntos. 

Estando juntos en una de ésas hablamos. Si hablamos, en una de ésas nos comunicamos. Incluso 
puede ser que discutamos. La discusión de un tema es sumamente comunicativa. 

Por otra parte, si cuando descansamos tú pones Guns & Roses en tu walkman y yo prendo la 
televisión, se nos hará difícil no sólo disfrutar de lo que escuchamos, sino simplemente convivir. 

Eso es lo que compartimos. No las ideas, que cada cual tiene la suya. 

Pero para discutirlas entre nosotros compartimos una serie de modales, y esos son los límites. 

Vivir es vivir con otros. A tal efecto son indispensables los límites. 

Al nene le dije, un domingo, entre raviol y raviol: 

— Que pongas los pies sobre la mesa, hijo, no es malo ni es feo ni está prohibido por la ética, 

pero es la mesa en la que todos nosotros comemos, y conviene que la compartamos, porque más 
mesas no hay en casa. Entonces baja los piecitos, ¿sí? 

Educar es señalizar el camino. El resto, como decía Machado, se hace al andar. 

— A nosotros, los padres, nos compete educarte. A ti te compete crecer. Quizás estás en 
disconformidad con tus padres. Pero estar disconforme es pensar, es plantearse una alternativa, y eso 
ayuda a crecer. Y cuando crezcas mucho, hijo mío, cuando alcances niveles superiores de conciencia y 
de saber, podrás incluso decidir si esos límites serán los tuyos, o si te propones rebelarte contra ellos y 
modificarlos. Rebelarse es oponerse a un sistema de límites, y elegir otro en su lugar. 

Domus, en latín, significaba hogar, la vida compartida. Hogar es también del latín fogar, relativo 
al fuego. Ese fuego que se enciende en días fríos y alrededor del cual nos sentamos para compartirlo. 

Saint-Exupéry, basándose en el vocablo latino domus, que significa hogar, dice que amar es 



14 
 

domesticar. 

Enseñanza del zorro al Principito 

El Principito se encontró con el zorro y quiso jugar con él. 

"— No puedo jugar contigo — dijo el zorro—. No estoy domesticado." 

El Principito le preguntó qué era eso de estar domesticado. 

"— Es una cosa demasiado olvidada — dijo el zorro—. Significa 'crear lazos'." 

"— ¿Crear lazos?" 

"— Sí — dijo el zorro—. Para mí no eres todavía más que un muchachito semejante a cien mil 
muchachitos. Y no te necesito. Y tú tampoco me necesitas. No soy para ti más que un zorro semejante 
a cien mil zorros. Pero si me domesticas, tendremos necesidad el uno del otro. Serás para mí único en 
el mundo. Seré para ti único en el mundo..." 

Esta es la lección del zorro. Conviene revisarla, meditarla. Ser amigos es crear lazos. Lazo es lo 
que nos une. Lazo es una dependencia entre nosotros. A través de la convivencia uno se domestica, se 
hace cercano al otro, y de ese modo el otro se le vuelve necesario. Si no, el otro es uno entre millones. 
Para que sea algo relativo a mí, tiene que ser distinto, pero enlazado conmigo, y a través de ese lazo. 
Al casamiento, la sabiduría del lenguaje lo llama "enlace". 

Escuchen al zorro: 

"— Mi vida es monótona. Cazo gallinas, los hombres me cazan. Todas las gallinas se parecen y 
todos los hombres se parecen. Me aburro, pues, un poco. Pero si me domesticas, mi vida se llenará de 
sol. Conoceré un ruido de pasos que será diferente de todos los otros. Los otros pasos me hacen 
esconder bajo la tierra. El tuyo me llamará fuera de la madriguera, como una música." 

Ser amigos es tener algo en común. Eso en común no es, imaginemos, tener los mismos gustos, 
amar la misma música, gustar de idénticos manjares. Eso es mera coincidencia. 

Común es lo que construimos juntos, en nuestros lazos, en el mundo que no es ni mío ni tuyo sino 
de los dos. Eso me liga a ti, ese hacernos entre nosotros. Crecer juntos. Entonces uno no hace lo que 
mejor le parece, sino que limita ese egoísmo de "tengo ganas" y lo cambia por "lo mejor para ti y para 

mí, para nosotros". 

Límites, limitarse dentro de los lazos y domesticarse unos con otros, si es que queremos 
querernos, claro está. 

Claro que, sigue explicando el zorro, para domesticar, que es convivir, para conocer, es decir, 

hacer algo en conjunto, para ello se necesita tiempo. 

"— Sólo se conocen las cosas que se domestican — dijo el zorro—. Los hombres ya no tienen 
tiempo de conocer nada. 

Compran cosas hechas a los mercaderes. Pero como no existen mercaderes de amigos, los 
hombres ya no tienen amigos. Si quieres un amigo, ¡domestícame!" 

El Principito está ansioso por tener un amigo, por domesticar, domesticarse. Le pregunta al zorro 



15 
 

cómo se hace. 

El zorro le enseña: 

"— Hay que ser muy paciente — respondió el zorro—. Te sentarás al principio un poco lejos de mí, 

así, en la hierba. Te miraré de reojo y no dirás nada. La palabra es fuente de malentendidos. Pero, cada 
día, podrás sentarte un poco más cerca..." 

No es hablando que se hacen amigos. Atiendan a la filosofía de la lengua: Se HACEN amigos... 

No basta con sentir que me eres simpático. Debo hacerte, hacerme, debemos hacernos amigos. 

Es un trabajo, es un mundo que a medida que lo construimos lo compartimos, y eso nos comunica. 

Es conviviendo. De lejos, y un poquito, cada vez más, de cerca. Mirándose. Haciéndose próximo el 
uno del otro para trazarse un lazo, una relación, una recíproca dependencia. 

Elegir una novia, elegir un amigo, elegir tener hijos, es elegir un lazo, una dependencia. 

El sentimiento es libre. El enamoramiento es libre. Nadie puede dictarte qué emoción ha de cursar 
tu pecho. Pero cuando lo pones en acción, cuando decides a partir de ahí establecer una relación, eliges 
el lazo, el límite, la dependencia. Inviertes en ello tu libertad. 

La libertad es para elegir, para invertirla en lazos. 

Amor es disciplina 

Sentir no requiere disciplina. Es un estallido. 

— ¡Me gusta! 

— ¡Me enloquece! Siento un calor en el cuello, en el cuerpo... 

Espontaneidad. Una flor que se abre y te llena de su color, de su olor. 

Luego, si quieres conservarla, si deseas hacer del sentimiento una propuesta de convivencia... 
aparece la disciplina. 

El zorro propone la disciplina, que como la palabra discípulo, de la misma raíz, indica aprendizaje 
con otro. 

Vivir es aprender a vivir... contigo. Requiere, por lo tanto, de disciplina. 

El zorro le dice al Principito que, si ha de visitarlo... 

"— Hubiese sido mejor venir a la misma hora — dijo el zorro—. Si vienes, por ejemplo, a las 
cuatro de la tarde, comenzaré a ser feliz desde las tres... Pero si vienes a cualquier hora, nunca sabré a 
qué hora preparar mi corazón... Los ritos son necesarios." 

La hora, el modo, el cómo, el cuándo. Estos son ritos. Sin ritos no hay lazos. 

— Quizá no lo sepas, hijo mío, pero cuando beses a tu novia, cumplirás un rito. Algo que uno 
espera del otro. 



16 
 

Cómo hacer para que una rosa sea tu rosa 

El Principito tiene una rosa en la mano. 

Ahora se da cuenta de que esa rosa, que era como todas las rosas, no es como todas las rosas. 

Porque esa rosa se acomodó a su mano, y su mano a esa rosa, y así es como se pertenecen 
recíprocamente. Se domesticó, se domesticaron el uno al otro. 

Luego el zorro se despide y expresa: 

"— Adiós. He aquí mi secreto. Es muy simple: no se ve bien sino con el corazón. Lo esencial es 
invisible a los ojos." 

¿Y qué es lo esencial? 

"— El tiempo que perdiste por tu rosa hace que tu rosa sea tan importante." 

La lección concluye con esta cima de la reflexión: 

"Los hombres han olvidado esta verdad — dijo el zorro—. Pero tú no debes olvidarla. Eres 
responsable para siempre de lo que has domesticado. Eres responsable de tu rosa..." 

Una relación es un lazo, es una dependencia. Un amor es una responsabilidad. 

Y lo que crece entre nosotros, de ese modo, no es visible a los ojos; solamente el corazón lo 
percibe. Te amo porque eres tú, ese tú que se modeló en el nosotros, como este yo. 

No es, el amor, ese chorro caliente de sentimiento que brota del alma. En todo caso esa efusión 
mística y cósmica del amor está dentro del lazo, expresada por él, manifestada en la conducta de 
responsabilidad recíproca por el hacernos recíprocos. 

No eres mi hijo porque yo te haya procreado. Eres mi hijo porque luego de haber nacido te fui 
haciendo, me fuiste haciendo, nos hicimos en la relación padre e hijo, hijo y padre, nos enlazamos. 

Buber decía: "Cuando se sabe por qué se ama, es que ya no se ama". El corazón no sabe; siente, 
vibra, porque está implicado en el corazón del otro a través de la vida convivida. 

— La libertad, hijo mío, madura y produce el fruto de una elección. Elegir es responder por lo 
elegido. 

Cuando libertad, elección, responsabilidad coinciden, se da eso que los poetas llaman felicidad. 

El camino demarcado orienta tu libertad, no la doblega 

La ruta delineada, demarcada, es un orden. El lazo, la relación, la más profunda, es un 
ordenamiento recíproco. Te espero, me llamas, nos encontramos. Nos vamos armando en nuestras 
propias e íntimas y privadas rutinas, es decir códigos rituales, para poder expresar justamente eso que 
es invisible a los ojos. 

De la misma manera, la ruta no ha de ser ruta a menos que esté demarcada con rayas visibles a 
los costados, con señales, con carteles indicadores. 



17 
 

Todo ello te orienta, no te fuerza. Da lugar a la libertad. Luego eliges el objetivo, el camino dentro 
de la ruta, la velocidad, la música, el silencio. 

Ni sabes qué elegirás, con precisión. Tienes una idea, una vaga idea, pero no puedes prever las 
ocurrencias, eso que le sale a uno al encuentro y lo desvía de la idea primigenia. 

Es la aventura. 

Esta es la realidad: aventura y orden, orden y aventura, que decía el poeta Apollinaire. 

La aventura es lo creativo, lo impredecible, pero el orden la sostiene. La aventura es un cuadro de 

Dalí. No obstante, el genio tenía un orden, una disciplina, límites y reglas para pintar, y para desplegar, 
sobre ese sustento, su fantasía onírica y surrealista. 

Sistema, poeta, sistema 

Querer es una aventura, es tener miedo de perder, de ser perdido. 

La aventura sucede aquí entre nosotros, en los pasos más cotidianos. No hay que ir a la selva ni 
internarse en territorios desconocidos. ¿Para qué? ¿Conoces algo más desconocido que yo, que yo y tú, 
que tú, yo, nuestros hijos? ¿Conoces una aventura mayor que un encuentro, aun con gente conocida, y 
en el cual, aparentemente, nada nuevo ha de suceder? 

El orden es el de las normas, las fronteras, los límites; el orden es el sistema de las ideas y de las 
creencias en que una sociedad crece y sobre las cuales opera en cuanto a los fines de la existencia. 

Ortega, no me canso de citarlo, enseñaba que no hay tela genial que no esté enmarcada. El 
marco no vale nada, pero sin él la tela no puede ser exhibida, disfrutada. 

— Los límites, hijo mío, las normas de conducta, no son lo esencial, pero son aquello 
intrascendente, como el marco, que permite que lo esencial, tu creatividad, pueda patentizarse. 

El orden es el modo, estilo, manera, costumbres, que manejaremos para concordar nuestro 
deseado encuentro — ir al cine, por ejemplo— y para conducirnos durante el encuentro. Luego, todo lo 
que suceda en el encuentro es aventura, espontaneidad pura. Aventura, gracias al orden. 

Orden es a tal hora hay recreos en el colegio. Aventura, lo que suceda entre los niños durante el 
recreo. 

Hay orden en la ciencia, hay orden en la religión, hay orden de composición y de combinación de 
colores, tonalidades, sombras, líneas en el mundo de las artes plásticas, hay orden en el aprendizaje de 
las teclas del piano. 

Sobre ese orden se construye la aventura que es la creatividad, la fluencia de las potencias 

disidentes que hay en cada cual. 

Frente al orden clásico compuso Schoenberg un nuevo orden, la revolución de su sistema 
dodecafónico. Sobre el orden clásico, produjeron los cubistas la revolución de sus delirios hermosos. 

Pero hay algo que sigue conectando, a pesar de todas las rupturas con el pasado, a Dalí con 
Leonardo, a Leonardo con el Giotto, al Giotto con los que decoraron las cuevas de Altamira. 

Eso permite justamente la continuidad y que se pueda hablar de arte como de algo transpersonal 



18 
 

que incluye a todas las personas, géneros, subversiones y que, sin embargo, está más allá de ellas, 
porque todas ellas, aun en su mayor subversión y rebeldía, están sujetas a ese orden y lo usan, si lo 
usan, para lograr sus objetivos iconoclastas. 

— Esos son los límites, hijo mío. En tu vida privada, en tus relaciones humanas, en el estudio, en 

el trabajo, en la calle, en tu casa, en el extranjero, con tu novia, con el hombre que viaja a tu lado en el 
colectivo. 

Y ese orden termina siendo siempre orden moral, es decir constitución de unas costumbres 
(mores en latín significa costumbres, y de ahí el término "moral") adoptadas por un grupo social, por un 
sector de la humanidad, en este caso nosotros, los de Occidente, y que refleja nuestras creencias, 
nuestros valores. 

Incluso, cabe recordar, algo tan libre como la poesía necesita de un orden, de un sistema, como 
decía León Felipe: 

"Sistema, poeta, sistema. 

Empieza por contar las piedras, luego contarás las estrellas." 

Ícaro 

La tierra y el cielo. He ahí una antigua metáfora de la complementariedad de los factores últimos 
de la existencia. 

El cielo para volar, para soñar, para diseñar con las nubes imágenes inéditas. 

La tierra para subsistir, para hincar los pies y guardar cierta firmeza de continuidad. 

La tierra es el orden, el cielo, la aventura. La tierra, los límites; el cielo, la creatividad rebelde y el 
desarrollo de todos tus mundos incubados en el misterio de tu nacimiento. 

Sistema, poeta, sistema. Primero las piedritas que están a tus pies, sobre la tierra, lo inmediato. 
Eso requiere sistema. Nadie saltará al cielo de un solo envión; nadie, a menos que trabaje con disciplina 
aquí en la tierra. 

Ni Rodin ni Charly García ni Gardel se sustentaron únicamente de la gracia divina y fueron y se 
radicaron en el cielo. No, siempre lo hacían, lo querían hacer, pero desde el duro trabajo de la tierra, 

con límites, con orden, con exigencia, que provenía primero de los demás, y que luego, internalizados, 
les funcionaban desde adentro. 

— Hijo mío, sé lo que quieras ser; a tal efecto es indispensable que vayas construyendo los 
parámetros sobre los cuales podrías vislumbrar qué quieres ser. Déjate educar, y luego te educarás 
libre. 

El clásico ejemplo está dado por la historia de Ícaro. 

Dédalo era un herrero admirable y tenía un alumno, Talos, que se perfilaba brillantemente como 
para superar al maestro en el futuro. 

Dédalo se puso celoso y un día decidió suprimir a esa promesa humana que lo desplazaría con el 

tiempo. El crimen se descubrió y lo desterraron. Dédalo se refugió en Cnosos, donde fue encerrado en 
un laberinto con su hijo, Ícaro. 



19 
 

Para huir del laberinto, el papá de Ícaro, el habilidoso Dédalo, hizo un par de alas para sí y otro 
para su hijo, ya que sólo volando podrían evadirse de esa prisión. Estaban hechas con plumas de ave 
atadas con hilos y otras más pequeñas pegadas con cera. 

Después de haber preparado el par de alas de Ícaro, le dijo con lágrimas en los ojos: 

— Hijo mío, ten cuidado. No vueles a demasiada altura para que no se funda la cera por causa del 
sol; ni demasiado bajo para que el mar no humedezca las plumas. 

Ambos emprendieron el vuelo de la libertad. 

— Sígueme — le dijo—, y no tomes un rumbo propio. 

En pleno vuelo, Ícaro desobedeció y comenzó a remontar su ruta hacia el sol. Dédalo se dio vuelta 
y ya no lo vio. Solamente alcanzó a percibir las alas que iban cayendo y flotaban en el agua; el sol 
había derretido la cera e Ícaro había caído trágicamente al mar. 

Esta mítica parábola del universo griego ataca varios puntos de meditación. 

Los griegos consideran la hubris, la soberbia del que desconoce sus límites y sus limitaciones, 
como el mal mayor. Ícaro fue presa de esa soberbia: él alcanzaría el sol. 

Por otra parte, el relato alude claramente a la situación conflictiva entre padres e hijos: es deber 
del padre enseñar, decir "no te apartes de mi rumbo", y es tendencia natural de los hijos rebelarse y 
buscar el camino propio. 

Ícaro podría haberlo practicado, pero siempre dentro de los límites de lo posible. Se perdió porque 
desconoció esos límites. 

Volar, sí. 

Educa a tus hijos en límites y con alas. Educarlos es ponerlos en contacto con la fragilidad de las 
alas, con la cera que se derrite y, por lo tanto, a favor de la vida, para que el vuelo produzca vida y no 
muerte. 

El caballo de juguete 

Tierra y cielo. Límites y alas. Fantasía, ilusión, sueño. Todo ello es el hombre, y sobre todo 
fantasía. Demarcar el camino, sí, pero no constituirlo, no atiborrarlo con cosas, con prefabricaciones de 
la sociedad de consumo. 

Dejarle crecer, al hijo, sus propias alas. Ponerle límites, y sobre todo ponerse — yo, tú, nosotros, 
padres— límites. 

Ayer vi en una estampa antigua la imagen de un caballo de juguete y me acordé de mi infancia. 

Alguna vez, a los cuatro o cinco años estuve yo subido sobre un enorme caballo de juguete, de 
esos que estaban montados sobre dos maderas arqueadas que permitían mecerse, como si uno 
estuviera cabalgando. 

Pero ese no era mi caballo, no. Ese me lo prestó un amigo de mi prima Amalia, que entonces era 

una señorita y me llevaba con ella cuando iba a visitar a sus amigos, pretendientes y novios, nunca 
supe exactamente por qué. Mejor dicho, sí lo supe y lo sé, me quería como una madre. 



20 
 

El hecho es que tenía un amigo que yo llamaba el tío Marcos, y que era el dueño de una 
juguetería donde Amalia, mi prima, trabajaba. En mis visitas, por tanto, disfrutaba yo de ese mar de 
juguetes de aquellos tiempos. Entre ellos, aquel magnífico caballo, casi troyano. 

Sin embargo, insisto, mis caballos, y los de mi hijos y los de tantos otros chicos, no fueron de esa 

raza, caballos con forma de caballos, sino palos de escoba sobre los que, entre las piernas, 
cabalgábamos inflamados de ansias conquistadoras, de indios, de cosacos, entre los cuales el que más 
atrapado me tenía era Miguel Strogoff, el correo secreto del zar que, según me enteré después, era una 
criatura de Julio Verne. 

¡Caballos, sí, eran los de antes, esos palos de escoba, qué lejos llegaban, qué raudos eran, qué 
epopeyas protagonizaban! 

Creo que ya no hay más de ésos. Creo que actualmente la sofisticación del mundo del juguete 
impide que esos corceles de maravilla existan. 

Porque, les digo yo, el mundo es interior, y no exterior. El caballo del exterior, el de madera, el de 
plástico, de película, anula el del interior, el de la imaginación, el del alma. 

El error capital de los padres actuales es no conocer esa nimia ley de la psicología humana: el 
niño juega únicamente con sus fantasías. Los juguetes hechos y armados son inútiles. 

Como dice Ernst Gombrich: 

"La niña rechaza una muñeca perfectamente naturalista a favor de algún monigote 

monstruosamente abstracto, un trapo, un ovillo de lana. Esas son las mejores muñecas, las más 
profundas, las más queridas, las más privadas." 

Hay que inventarlo todo 

Hay que inventar la muñeca. Como inventábamos la famosa pelota de trapo. Y más 
inventábamos: se pelaba una naranja en cuatro cuartos, y con un cuarto de cáscara se la enrollaba y se 
jugaba a la pelota que, claro está, iba del pie de uno a la mano del otro. 

Eso se llama jugar. Lo demás se llama usar juguetes. Termina siendo aburrido. 

Por eso gritan tanto los chicos: 

— Estoy aburrido, mamá, estoy aburrido... 

¿Cómo puede estar aburrido un niño? Es el único que no puede aburrirse. Porque su mundo 
interior es tan rico, tan intenso, tan lleno de posibilidades que está constantemente creando realidades, 
modificándolas, viajando en ellas, escalando montañas, persiguiendo indios... 

El tema es este: 

— ¿Qué lugar deja el actual mundo exterior al mundo interior? 

— ¿Qué espacios dan los padres a los hijos para que éstos desarrollen juegos de libre inventiva, 
absteniéndose de aplastarlos con juguetes manufacturados y sobre todo con aquellos llamados 
didácticos? 

— En fin, ¿cuándo alcanzan los niños a respirar con sus propios pulmones? 



21 
 

¿Qué es realidad? 

Este es un cuento de Osear Wilde: 

En una aldea de pescadores los hombres se reunían al anochecer, cuando regresaban del mar, de 

la tarea diaria, en una taberna, y allí bebían y hablaban y cada uno contaba historias. 

Entre ellos había un pescador que al principio estaba sentado solo en un rincón, pero después de 
haber nutrido su cuerpo con varias copas de fuerte licor, se acercaba a la rueda de los amigos y tomaba 
parte activa en esos coloquios de fin de jornada. 

Este pescador se entusiasmaba y cuando hablaba era para contar alguna historia fantástica. A la 
gente le gusta escuchar historias de maravillas, hayan sucedido o no. Él las contaba en primera 
persona: 

— Yo vi, a mí me pasó, sucedió que cuando yo estaba con el bote en alta mar... 

Los compadres lo oían con curiosidad e indulgencia. Sabían que nada de eso le había ocurrido, 

pero las historias estaban llenas de gracia y alimentaban dulcemente los ávidos oídos. 

Faunos, fieras, sirenas, seres de otros planetas, aves mortíferas y ángeles beneficiosos, más 
cuerpos de amor inusitados poblaban sus relatos. 

Un día estaba el pescador en su barquillo, en alta mar, y mientras tendía redes y recogía hilos de 
pronto brotó de entre las olas una figura majestuosa, increíble. Era una princesa, un rostro adorable, 

ojos de edén, y atrás, debajo de la espalda, una cola de pez con escamas que constituían un 
caleidoscopio de formas y colores en procesión. 

El pescador estaba parado, paralizado, mudo. El ser aquel le sonrió y luego, suavemente, se dejó 
desaparecer entre las espumas esporádicas. 

Esa noche llegó, como siempre, el pescador a la taberna. Se sentó en su rincón, bebió, una tras 
otra, varias copas de jengibre. La rueda de colegas lo esperaba, ansiosa. El no se movía de su lugar, 
bebía y sacudía la cabeza. 

— ¡Vamos, ven, siéntate con nosotros y cuéntanos! — le gritaron. 

— Algo te habrá pasado hoy de magnífico, ¿no? — le sugirieron. 

— No te hagas rogar, ven, acércate y no nos prives de tus hazañas. 

Él no se movía. Fueron hacia él, lo tomaron de brazos y pies, lo condujeron al centro del salón y 
ahí lo sentaron en una silla. 

— Vamos, cuenta, qué viste hoy — le exhortaron. 

Balbuceando, sin abrir los labios casi, alcanzó a musitar. 

— Hoy... hoy no vi nada... 



22 
 

Capítulo Dos 

La trama de la convivencia 

Meditación del muro y la hiedra 

En el contra-frente de mi casa tengo una amplia ventana. Frente a ella escribo, leo, medito. Se ve 
el cielo, edificios, el patio de una escuela, el busto de Sarmiento, desechos de bancos y hierros. 

Pero enfrente, bien enfrente, veo el muro que separa mi edificio de la escuela. Este muro era 
hermoso cuando estaba tapizado por una hiedra intensa, espesa, verdísima. Uno entraba en la 
habitación y la hiedra esa, ese tapiz de naturaleza pura, salía al encuentro, y en días de primavera y de 
primorosa luz resplandecía de maravilla. 

Un día abrí la puerta y vi que el muro era ladrillos, argamasa marrón, barrosa, muy poco estético 
para mi paladar, y me quedé triste, muy triste. Pregunté qué había pasado. Me informaron que los 

vecinos dueños del muro decidieron quitar la hiedra porque los animalitos se colaban por ella, y les 
producían muchos inconvenientes. 

Desapareció la hiedra. Quedó el muro pelado, feo, cumpliendo la función estricta que le 
corresponde, el ser muro. 

Con el tiempo fui disfrutando al ver que la naturaleza, como su raíz lo indica, es natus, 
nacimiento, renacimiento, y de los residuos de aquella hiedra y otros mecanismos que tienen las 
criaturas verdes para perpetuarse, nacieron arbustos que empezaron a recubrir el desnudo muro. 

Pero ya no fue lo que era. Crecimientos caóticos, totalmente improvisados, ramas y hojas sueltas, 
individualistas, fuera de todo esquema, régimen, programa, celebrando la vida pero para cualquier 
lado. 

Procuré acomodarme a la nueva visión, con ánimo hinduista y panteísta procurando ver lo que no 
veía, belleza. 

Y ahí estamos y seguimos estando. 

Pero anteayer hubo tormenta. Hoy salí al balcón y miré, y descubrí que debido a la tormenta parte 
del muro, una de sus esquinas, se había desplomado. 

Medité: he ahí una venganza de la hiedra. 

Me pregunto... 

Me pregunto cuánta contención podría haber significado la hiedra, ordenada ella, totalmente 
armonizada y armonizante, para ese amontonamiento de pesados ladrillos, cemento, barro, cal y arena. 
La pobre hiedra más que belleza de telaraña ecológica no tiene. Y sin embargo, quiero soñar que de esa 
telaraña dependía el muro. Dicho en otros términos: era parte del muro, la más accidental, la más 
prescindible, pero parte, y por estética tal vez tenía alguna función especial en la supervivencia del 
muro. 

En realidad la metáfora no vale para ese muro pero sí para los muros que son los continentes de 



23 
 

la cultura, de la coexistencia, de eso que llamamos vida y que no alude a la existencia biológica, y que 
no es lo contrario de muerte, sino más bien lo contrario de sinsentido y de azar desesperado o 
meramente tedioso. 

La hiedra es la conexión semántica donde los fuertes y débiles y fantásticos y arrobadores 

momentos de la existencia se insertan, como los pedregullos sueltos dentro de algún diseño que luego 
sería el mosaico. 

La trama que nos sostiene 

Somos hiedra. Totalmente endeble, frágil, delicada. Somos las costumbres que somos, los 
hábitos, las rutinas comunicativas, los gestos y los gráficos sobre los que inscribimos nuestra 

creatividad, la novedad de nuestras rebeliones y la negación de los muros establecidos. 

La hiedra es el código. La modernidad cumplió la fantástica misión de hacer ver la desnudez 
interna de tantos muros y tantas fronteras y tantos reinos y autoridades omnipotentes que reprimían la 
vida y la hundían en fangos de irracionalidad. 

Es como arrojar al suelo todas las letras y las palabras de un libro que no sirve más. El libro es la 
hiedra, y merece nuevo contenido. 

Si la hiedra también es arrojada nos quedamos totalmente desnudos, incomunicados y deberemos 
encarar la difícil tarea de inventar otra hiedra. 

Eso no lo podemos hacer. El tiempo lo hace solo, la tradición, las creencias básicas que nos 

sostienen son telaraña tejida a través de generaciones. 

La telaraña en uno de sus códigos decía "relación de hombre-mujer", y luego sostenía toda una 
normativa que resultó ser decadente, absurda y desechable. 

Después se arrojó del código los términos hombre-mujer. Queda la relación. 

Ahora uno se pregunta, ¿por qué relación? 

La hiedra se vino abajo, y detrás de ella el muro se va desgranando en pedazos, y nadie es más 
feliz. 

De eso se trata, no hay que olvidarlo. El proyecto era ser más feliz o más contento o más uno 

mismo o más auténtico o más libre. Un más positivo y dichoso. 

Estamos en el menos y hay que revisar el origen del déficit. Esto no lo harán los economistas. Es 
tiempo de pensadores. 

Los arbustos sueltos siguen creciendo sobre el muro, luchando entre sí, porque son diferentes y, 

de una u otra manera, heterogéneos, enemigos, y no están dispuestos de ninguna manera a armar un 
nuevo tapiz. ¿Relación? Ninguna. 

Y sin embargo, existo. Pero a diferencia de Descartes, no dudo. Para dudar hay que tener 
alternativas. Hasta las alternativas se borraron del horizonte. 

Estoy haciendo un esfuerzo por ver en este caos de plantas, arbustos, hojas y el muro ya 

definitivamente inclinado, una imagen referida a algún nuevo sentido. 



24 
 

Por ahora, confieso, me cuesta. Y me duele. 

Historia de los jeans ajustados 

¿Que el orden cambia? ¡Por cierto que cambia! ¡Y cómo! ¡Qué trabajo que me dan estos cambios! 

Les cuento: 

Entré a comprarme un par de camisetas. No es lo que más me gusta hacer, pero en fin, no sólo 
de libros vive el hombre. 

Me atendió una chica de esas que fluctúan entre los veinte y los treinta, y mientras se quitaba el 
esmalte de las uñas y mirando a la pared de enfrente, me preguntó: 

— ¿En qué te puedo ser útil? 

Yo me quedé, se imaginan ustedes, petrificado. Primero pensé que me conocía, de alguna 
conferencia tal vez. Pero luego me dije: 

— Ni siquiera me miró, no me vio; en consecuencia, no es que me conoce... 

El otro yo, uno de tantos que habitan en mí, dijo: 

— Entonces ¿cómo es que te tuteó? 

— Bueno, no hay que ponerse así — dijo el yo más joven de todos mis yoes, el más piola, el que 
está en la movida, el que me recrimina porque no hago pesas, porque no corro en Palermo, porque no 
asisto a los boliches y sobre todo porque no me visto como la gente. 

— No hay que ponerse así — arguyó—, es que hoy todos nos tuteamos. 

Tiene razón. Todos nos tuteamos. 

Yo le dije a la chica: 

— ¿Sabes qué? Lo que necesito es un par de camisetas. 

Ella miró a la otra pared, pensó unos instantes, seguramente en el novio, y después me trajo la 
variedad de prendas que tenía. 

— Elegí — me dijo o me ordenó, no sé...     

Envalentonado, le expresé: 

— No, che, ésas son para viejos, a mí dame, ya sabes, bueno... 

Me miró algo asombrada. Después me evaluó: 

— No tenemos, volvé la semana que viene... 

Ya no pude protestar y compré cualquier cosa. Pero la compra era lo de menos. 



25 
 

Iba por la calle — justo llovía— cantando bajo la lluvia e imitando alguno que otro paso de Gene 
Kelly. Era joven. Me tuteaban. Tuteaba. 

En lugar de irme a casa, ingresé en otro negocio y le dije a la vendedora, que debía de ser la 
prima hermana de la vendedora anterior: 

— Jeans, che. 

Levantó la vista, como midiéndome, calculándome. Pasó el chicle de un carrillo al otro, hizo un 
globito, reventó el globito y preguntó: 

— ¿Ajustados? 

— Seguro... — respondí con tono canchero y súperjoven. 

Me los llevé. Y por suerte llovía y volví a cantar y a bailar bajo la lluvia. 

¿Qué más me faltaba? Me compré una gorrita, de esas que vienen con la visera para usarla en la 

nuca, la última moda. 

He de comentarles que los jeans son demasiado ajustados. No obstante suelo usarlos 
ocasionalmente, a pesar de los riesgos, porque me gusta provocar envidia. 

La revisión crítica del presente 

Sí, hay un orden nuevo. Y así como revisamos el orden viejo, también debemos revisar el nuevo. 

No todo tiempo pasado fue mejor, y tampoco todo tiempo presente es espléndido. El tuteo, los 
jeans, el lifting, los aritos masculinos no modifican el interior humano y el exterior de nuestras 
relaciones. 

Los antiguos creían que porque tenían pancita y un reloj colgando, en semicírculo de cadena fina 
sobre ella, ya eran respetables. Falso. 

Nosotros creemos que porque jugamos al desdibujamiento de las edades, de los lenguajes, de las 
apariencias, somos realmente iguales, y somos todos jóvenes y rozagantes. Falso. 

— Libertad, hijo mío, es pensar, revisar críticamente qué somos, en qué estamos y con qué orden 
o límites nos movemos. No sea que abandonemos las coerciones de tiempos idos y no tomemos 
conciencia de las coerciones actuales. 

Hoy te obligan a ser pibe. O pibe o nada, o nadie. 

Y a tutearse, porque todos somos iguales y somos jóvenes y somos amigos. 

Mientras existo, pienso. Y pienso que en última instancia ser pibe, tutear, ajustarse los jeans de 
tal manera que te salgan afuera los pensamientos más íntimos, nada de eso es malo. 

Lo malo es creer que cuando uno adhiere a esas prácticas es libre. Peor es pensar que de esa 
forma uno manifiesta alguna rebeldía. No hace más que someterse a furiosas imposiciones — límites— 

de la actualidad social. 



26 
 

Lo malo es que todos nuestros valores se reduzcan a esa exterioridad. 

¿Libres? Para nada. El libre elige. El que se somete a normas vendidas por afiches, por televisión, 
por radio, no es libre. 

Libre es el que usa un camino, aunque podría usar otro. El que solamente sabe tutear no elige ni 
es libre. Está condenado a hacer lo que hace, a hablar como habla, a vivir como vive. 

Necesitamos limitar las imposiciones de la moda, las de la ropa, las del lenguaje, las de los 
gestos, las de esta sociedad de masas que nos dice que somos todos libres pero nos quiere a todos 
uniformes, uniformados, en ropa, en ideas, en gustos, en gaseosas, en hamburguesas, en ruido... 

Yo puedo hablar en lenguaje arrabalero y en lenguaje de salón y buenos modales. En 
consecuencia, elijo.    

Hoy me visto como me sugieren las grandes marcas, pero cuento en mi riquísimo guardarropa con 
prendas que las grandes marcas mirarían con cierta repulsa. En consecuencia, elijo. 

La sociedad impone límites, normas, prisiones. El hogar debe proporcionar alternativas, 
pensamiento crítico, ponerles límites internos a los límites externos. 

Este es tu trabajo de madre, de padre; un trabajo, sí. Ayudar a tus hijos a revisar normas. Para 
ello necesitan tus normas. Y desde ellas podrán contemplar a las de afuera, y elegir. 

Todos influyen en tus hijos, todos les dicen qué hacer, cómo moverse, qué pensar, dónde colgarse 

el arito, cuántas sexualidades ejercer, cómo ser felices, ¿por qué no has de intervenir también tú en sus 
vidas? 

Solamente padres e hijos confrontados son normales 

Es normal que tu hijo se rebele contra ti. Es normal que a veces no coincida contigo; es normal 

que no te comprenda, que no lo comprendas. Es normal porque ustedes son diferentes, seres diferentes 
y de diferentes edades, y comprender al otro es, a veces, una tarea imposible... 

Y además porque tú, de una u otra manera, aunque declares lo contrario, le estás imponiendo tu 
vida, tu educación, tus maneras, tus límites. 

Eso es normal. No puede ser de otra manera. Nace en tu casa, crece en tu casa, en tu sociedad, y 

le transmites lo que tienes, tu lenguaje, tu moral, tus modales. ¿Qué otra cosa podrías transmitirle? 

Al comienzo esa transmisión no puede ser sino de facto, sin democracia, sin parlamento: la niña 
tiene un año, dos años, tres años, y no está en condiciones de discutir normas y reglas. Corre todo por 
tu cuenta. Y luego cuando crezca será libre para revisar las normas que recibió de sus padres, para 
criticarlas, reemplazarlas o modificarlas. 

En todo caso la confrontación requiere un punto de vista, y un punto de vista ha de ser elaborado, 
pensado. 

Por eso es buena la confrontación: ayuda a pensar. Y pensar ayuda a vivir. 

La gente dice: 

— ¿Viste qué rebeldes que son los jóvenes hoy? 



27 
 

Yo les respondo: 

— ¿Rebeldes? Para ser rebelde hay que oponerse a algo, a alguien, a una idea, a un límite, a una 
norma, a una pauta. Los padres permisivos no crían hijos rebeldes, sino que producen hijos que 
directamente ignoran a sus padres y hacen lo que otros les dictan, otros mucho más autoritarios: la 

sociedad, la televisión, la propaganda, la moda, los otros chicos. 

Cuando trato este tema siempre me viene a la memoria una escena de la liturgia de la Pascua 
hebrea. 

La Pascua, sabido es, aunque con diferentes contenidos, es común a judíos y cristianos. La Última 
Cena de Jesús, tan famosa por el cuadro de Leonardo, es la cena de pascua que Jesús celebra, al modo 

judaico, con sus discípulos. 

En esa cena está sentada la familia en torno a la mesa y se lee un texto que habla de cuatro tipos 
de hijos: el bueno, el inocente, el ignorante y el malvado. 

¿Quién es el malvado? El rebelde. El que se opone a las tradiciones y pregunta: 

— ¿Qué es esto que ustedes hacen? ¿Qué sentido tiene? 

Ese hijo es verídicamente rebelde. Ve un modelo de vida, de rituales, de límites, y está en 
desacuerdo, y lo expresa. 

El que nada ve, el que no encuentra frente a sí modelos de creencia, de vida con sentido, de 

prácticas compartidas, no es rebelde, no puede serlo, y más bien crecerá con un alto grado de vacío en 
su identidad. 

Si mi hijo se opone a mí por ideas, por adherir a otra corriente de pensamiento, por haber llegado 
a otros conceptos por los que se hace responsable, me pone triste por la no coincidencia, pero me pone 
alegre, feliz, muy feliz, porque PIENSA. 

Cuando el nene dice: "Yo hago lo que quiero..." 

Si hablásemos claro con nuestros hijos, previa conversación clara entre nosotros, los padres, 
implementaríamos un clima de responsabilidad compartida, puesto que nos necesitamos los unos a los 
otros, y cumpliendo con las normas nos ayudamos a vivir y a realizar mejor nuestras otras libertades, 
vocaciones, anhelos absolutamente individuales. 

Eres individuo contigo mismo y eres persona con los demás. Estos dos ámbitos deben ser 
reconocidos. 

— ¡Yo hago lo que quiero! — me dijo una vez Amir, adolescente él. 

Yo lo miré y le respondí: 

— ¡En ese caso también nosotros haremos lo que queremos! 

Entonces tomó conciencia de que "hacer lo que quiero" no es buena fórmula para coexistir en 
familia. 

El ser humano no se define como tal porque hace lo que quiere, sino porque hace lo que debe. 



28 
 

El "servicio" que los padres brindan a sus hijos no lo hacen por amor y efusión flamígera de 
sentimiento sino por deber. 

— Por deber, hijo mío, has de cumplir ciertas funciones en esta casa. Porque los deberes son 
recíprocos, y todo ello endulza la vida y facilita la relación. Cuando arribes a la cumbre del Tupungato 

abre la boca y grita tu grito más fabuloso al cielo y al espacio. En casa, aquí, entre nosotros, no grites... 

Los límites de la responsabilidad de cada cual 

Hay problemas que son muy específicos de los tiempos en que vivimos. Otros, en cambio, son 
eternos porque derivan de la estructura psíquica del hombre, como ser la competencia entre las 
generaciones, las relaciones de amor y contradicción entre padres e hijos. 

Se encuentran en la historia de David, el gran rey, el antecesor del Mesías, y sobre ello escribí un 
libro para leer y discutir en familia. 

Se halla en las gestas homéricas y en las epopeyas nórdicas, en los mitos y en las historias de 
todos los tiempos, empezando por el propio y hoy tan famoso Edipo. 

Ahora quiero traerles un caso menos famoso, pero sumamente duro e ilustrativo. Se trata de 
Alcestes. 

Alcestes era la mujer de Admeto. Este señor había cumplido su ciclo vital y debía morir, pero 
Apolo les rogó a las Parcas que le prolongaran la vida. Para ello era necesario que otros dieran su vida y 
se la regalaran a Admeto. 

El sujeto de la supervivencia espera que sus padres, ancianos, lo hagan. Ellos se niegan. Alcestes 
considera que su deber de esposa es sacrificarse por Admeto. Lo hace, pero su acto heroico es 
recompensado por los dioses que salvan su vida a último momento. 

De la ingratitud posterior de Admeto les contaré en otra oportunidad, o pueden informarse solos 
leyendo las diversas versiones dramáticas que se han compuesto sobre el tema desde Eurípides. 

Sí quiero citarles los versos de ese genio griego: "Innumerables y diversas son las formas de los 
acontecimientos suscitados por el destino. Lo que esperamos no se realiza y un dios trae, en cambio, 
cosas inesperadas." 

Así es la vida, un destino inesperado tejido con los hilos de nuestras esperanzas. 

En lo que hace a nuestro tema, es capital este diálogo de Admeto con su padre. El hijo le reprocha 
que su mujer, Alcestes, se haya inmolado y que su padre no estuviera dispuesto a sacrificarse por él. El 
padre le responde: 

"No debo morir por ti, porque no es ley de los abuelos ni de la Hélade que los padres mueran por 
sus hijos. Tuyos son tu vida y tu destino, así en la dicha como en el infortunio. Cuanto podríamos darte 
nosotros ya lo posees... 

"No mueras por mí como yo no muero por ti. Si te place la luz del sol, ¿por qué has de pensar que 
a tu padre le disgusta verla? 

"¿Y tú hablas de mi cobardía, tú que te has dejado vencer como el más indigno de los cobardes 
por esa mujer que ha querido morir por ti, por su bello marido? Puedes decir que has hallado un medio 
ingenioso de no morir nunca, si cada vez que te amenace la muerte logras persuadir a tu mujer del 



29 
 

momento de que sucumba por ti. ¡Y nos insultas a nosotros, los tuyos, y nos llamas cobardes cuando tú 
mismo te has conducido como tal!" 

Es el principio establecido en la Biblia: "Los padres no serán castigados por los hijos ni los hijos 
por los padres, sino que cada uno cargará con su responsabilidad". 

Son textos para reflexionar. 

El arte de amar 

Entre los factores que menciona Erich Fromm para ir ejercitando, es decir aprendiendo, el arte de 

amar (en su libro homónimo) figura la paciencia. 

Es, la paciencia, la condición capital para la asunción de cualquier arte. El amor la requiere con 
urgencia. 

Dice Fromm: 

"Si aspiramos a obtener resultados rápidos, nunca aprenderemos un arte. Para el hombre 
moderno, sin embargo, es tan difícil practicar la paciencia como la disciplina y la concentración. Todo 
nuestro sistema industrial alienta precisamente lo contrario: la rapidez... 

"La máquina que puede producir la misma cantidad en la mitad del tiempo es muy superior a la 
más antigua y lenta. Naturalmente, hay para ello importantes razones económicas... El hombre 
moderno piensa que pierde algo — tiempo— cuando no actúa con rapidez; sin embargo no sabe qué 

hacer con el tiempo que gana — salvo matarlo—." 

Paciencia, mucha paciencia se necesita para superar los egos antagónicos que somos. 

Paciencia para compaginarlos. No digo para anularlos, porque sería iluso de parte de cualquier 
soñador. No se anulan los egos narcisistas, pero deben ser conocidos para manejarlos, limitarlos. 

Porque el amor tiene eso, se ama al otro. Esta afirmación puede sonar obvia e inútil. Sin embargo 
los dramas de amor, justamente, suceden porque en pleno proceso de alma encandilada uno se olvida 
que el amor es al otro, y que esta referencia obliga frente al otro. En tiempo, en paciencia, en espera. 
En disciplina. 

La llama del sentimiento ha de transformarse en forja paciente, trabajadora con el otro, y que 

retorna a uno, positivamente. 

El vértigo de los tiempos actuales, como dice Fromm, se nos cuela por los poros, y lo que es 
bueno para la ruta y para los trenes bala y para las computadoras de última generación, no es bueno 
para las relaciones humanas. 

Éstas requieren de lentitud, de una modelación que los años van produciendo. 

A menudo padres o amantes esperan efectos inmediatos, y si no se dan se desesperan, como si 
estuvieran encendiendo un aparato y éste no reaccionara. 

Paciencia, amigo, tu esposa no es un artilugio de la tecnología, y tampoco lo son tus hijos. 

Por eso es tan complicado, y al mismo tiempo tan aventurero, tan creativo, amar... al otro. 



30 
 

Los roles disueltos te hacen más responsable aún 

En tu casa, ¿quién cocina, quién lava los platos, quién barre el piso? 

Somos modernos y posmodernos. No autorizamos la esclavitud de la mujer. 

Antes, sabido es, en los tiempos del autoritarismo y del machismo entronizados, los platos eran 
cosa de mujer, de esposa, y a lo sumo de hija mayor. 

Después, con la liberación femenina, se entendió que podría ser labor de mujeres o de hombres, 
quiero decir esposos o, como se dice en la posmodernidad, de parejas, ya que después de todo no está 

establecido en ninguna ley natural que lavar platos le quede mejor a la femineidad que a la 
masculinidad y después de todo somos todos iguales. 

Pero habría que ir más lejos. 

Ya que no hay roles predeterminados, ya que somos libres, estos niños que están al lado nuestro, 
ellos, ¿qué?, ¿disponen de inmunidad parlamentaria? ¿No discutimos a la par, no hablamos a la par, no 

nos respetamos a la par? 

Este jovencito de diez años o su hermanita de siete años bien podrían entrenarse en esta noble 
tarea de lavar los platos y de ser parte de nuestro equipo, a menos que, claro está, tengan por esa 
tarea una profunda aversión y prefieran otras, más en concordancia con su personalidad o vocación. 

Por ejemplo, limpiar el baño, lavar azulejos o barrer el balcón, regar las plantas y descolgar la 

ropa seca o llevar la ropa sucia al lavadero o, por ejemplo — ¿por qué no?—, meterla en el lavarropas y 
apretar los botones pertinentes para que funcione. 

¿Se le ocurrió que el respeto a los hijos es colocarlos a la altura de todos nosotros en todas las 
tareas, en todas las responsabilidades, en una vida realmente compartida donde los límites no son 
castigos sino un orden que nosotros componemos para vivir mejor y por lo tanto para amarnos con 
mayor comodidad? 

— ¿Pero los niños no deben estudiar? ¿No es esa la función primordial que les compete? — 
replicará usted. 

Sí, por cierto. Y yo, papá, debo trabajar, y tú, mujer, debes hacer miles de cosas, sea en el 
trabajo de afuera o en el de adentro, de entrecasa. Todos estamos atiborrados de obligaciones. Este 
niño también. En ello consiste su igualdad. 

Los límites empiezan en: 

— Vamos al supermercado a comprar alimentos, así me ayudas a cargar con ellos... 

Puesto que no hay roles, cualquiera puede hacerlo, también yo, y acompañado por el nene o la 
nena. 

Y lo planteé en términos de exigencia, de deber: 

— Vamos al supermercado... 

Nada de acariciarle la cabecita, sonreírle con amplitud cósmica y decirle: 



31 
 

— ¿No te gustaría acompañarme al supermercado? 

Porque bien podría contestar: 

— No, no me gustaría... 

Y aquí no discutimos qué le gusta a cada cual, sino los deberes compartidos, independientes del 
gusto. 

De modo que hablemos claro y con el tono correspondiente, y dejemos de mentir y de engañar y 
engañarnos pensando que una orden envuelta en moños y en frases dulces será psicológicamente más 

adecuada. Al contrario, será un mensaje contradictorio, y de ese tipo de mensajes más vale abstenerse. 

En esas banalidades germina lo profundo de la vida, en quién lava los platos, en quién hace la 
cama y quién saca la basura. No es poético, lo sé. Es la prosa de la vida. 

Desde esas superficies desciende hacia el fondo del alma la educación ética como vida 
compartida, en cuanto responsabilidades que todos asumimos en esa casa que ocupamos al unísono y 

llamamos "familia". 

Así de sencillo. Así de profundo. 

¿Y si nos equivocamos? 

— ¿Y si nos equivocamos? — preguntan a menudo los padres, perplejos, temerosos, cuando se los 
invita a ser padres. 

Ese interrogante parecería justificar la parálisis de muchos que persisten en el miedo a los hijos. 
Se escudan finamente detrás de esa reflexión sutil: 

— ¿Y si nos equivocamos? — Así dicen y con ello creen que el tema concluye, y que cada cual se 

vaya por su lado. 

Mi respuesta: 

— También para eso estamos, colegas padres, para equivocarnos. Y no es una eventualidad 
correspondiente al ser padre o madre, sino que es la savia elemental de la vida humana. Vivir es 

acertar a veces y equivocarse otras. No habría divorcios de parejas si no hubiera gente que se 
equivocó. Y no obstante no podían saberlo antes de equivocarse. 

Otros tal vez se casaron con incertidumbres, con miedos, y luego resultó ser que no se 
equivocaron, y viven juntos hasta el final de sus días. 

¿Quién sabe qué en materia de relaciones humanas? 

La incertidumbre es la raíz misma del devenir. El mejor acto, la más noble intención, puede 
producir efectos nefastos. 

Yo le regalé, de joven, un ramo de flores a una muchacha que me gustaba, y ella cuando lo vio 
me odió para todas las eternidades. Era ecologista, la chica. 

Usted nunca sabe cuándo se equivoca. Pero si se corre a un costado y se hace el desentendido y 



32 
 

no actúa, usted se equivoca seguro. 

Como seres humanos, como padres, no nos queda otra opción que jugarnos, actuar. Claro que no 
a tontas y locas, sino con saber, con reflexión, y sobre todo con autenticidad. 

Un padre que se equivoca en lo que realiza frente a sus hijos, pero lo hace desde su más íntima 
convicción, lejos de obtener repulsa, será amado y respetado por sus hijos. 

La perpetua caricia — ¡ahí no se equivoque!— no engendra perpetuo amor. 

La autoridad funciona de persona a persona. Es diálogo, es confrontación, es libertad de los 

interlocutores, de cada uno, y cada uno decide lo suyo. 

El autoritarismo es lo menos deseado, por cierto. Pero en el miedo al autoritarismo hay padres 
que se paralizan y no se atreven a intervenir en la vida de los hijos cuando éstos corren peligros de 
diversa índole, sobre todo los peligros morales y psíquicos, peligros de la evolución en cuanto persona. 

Una mala compañía es un peligro para tu hijo, el adolescente. Es tu deber intervenir. Procura 

dialogar, no castigar. Pero no te quedes de brazos cruzados, mirando el panorama desde el puente, 
pensando: 

— Es su vida, es libre, es su elección... 

Eso no es respetarlo, es dejarlo solo, abandonado. 

El amor interviene, procura modificar rumbos que considera erróneos, grita, protesta, exige. Yo 
con mis hijos, mis hijos frente a mí y mis defectos. Somos recíprocamente responsables los unos por 
los otros. Ese es el sentido básico, elemental, del amor. 

Para eso estamos los padres. O si no, ¿para qué estamos? 

¿Para qué sirven los hermanitos? 

Dijo la nena: 

"Mis padres a veces quieren salir y quieren que me quede con mi hermanito a cuidarlo. El 
psicólogo me dijo que hay que respetar los roles." 

Tiene razón la nena, de quince años aproximadamente, ojos vivaces, pantalones ajustados y 
rotos, deshilachados, hablando a mil por hora. 

Tiene razón, cada uno en su rol. 

Pero pensemos un instante. Sospecho que la madre no le dijo que amamante al nene ni que le 
lave la ropita y menos que se la planche y seguramente le dejó preparada la mamadera o la papilla. 

De modo que no le tocaba cumplir el rol de madre, se le pedía que cumpliera con el rol de 
hermana mayor. Que para eso son hermanos. ¿O son hermanos únicamente cuando ella quiere jugar 
con el nene y divertirse con él en momentos de supino aburrimiento, cuando fallan los amigos y 
Madonna ha dejado de contorsionarse en la pantalla chica? 

¿Qué es un hermano? ¿Para qué sirve un hermano? Cualquiera que sea la respuesta tendrá que 



33 
 

decirse que hermano, hijo, padre, tío, vecino es una relación. No es una situación de uno solo. Uno no 
puede ser hermano a menos que tenga a otro que sea a su vez su hermano. 

Y toda relación ¿qué es? O es un conjunto de fluencias, confianzas, límites y libertades entre unos 
y otros, o no es nada. 

Una madre es alguien que tiene que hacer algo con eso que nació de su vientre. Mientras estaba 
dentro de su cuerpo no había relación; eran dos pero eran uno. Cuando sale afuera se vuelve otro, y se 
vuelve relación el llamarla hija a esa bebota de cachetes rosados, encantadora, o a esa otra a la que 
todo lo que le interesa hacer en los primeros meses es llorar, llorar y llorar vaya uno a saber por qué 
karma misterioso que la persigue. 

El tipo de hijo no se elige, como tampoco se elige, por cierto, el tipo de padre. Pero la relación se 
elige. Cómo me voy a comportar con eso que he engendrado ya es un problema, y hay que elegir. 

De manera que le dije a la niña: 

— No se te pide que seas madre ni que seas padre; se te pide que seas la hermana que eres. Es 
tu deber. 

Escuchó la palabra deber y los ojos se le oscurecieron, la boca se le abrió y me miró como a un 
monstruo fatídico, un protodinosaurio, con un asco metafísico que casi me conduce al suicidio. 

— ¿Deber? Cómo podes hablar de deber. ¿Qué deber? ¡Eso es quitar la libertad! 

Yo había pronunciado una palabra terrible, imperdonable: Deber. 

Me olvidé de que no figuraba ya en el diccionario de los seres humanos posmodernos. 

— ¿Cómo pude haber cometido torpeza tan grande? — me reprochaba. 

Sonreí. Pero creo que no me salió la sonrisa pertinente. Le dije: 

— Mira, flaca... 

Para ponerme a tono, para hacerme el amigo de ella, para que me perdonara la vida. Pero no dio 
gran resultado. 

Finalmente me cansé de mí mismo, de mis teatros, de mis miedos, de mis vacilaciones, y reflexioné 
que debería ser un poco consecuente conmigo mismo, y arriesgar la vida si fuera necesario, pero decirle 
la verdad, toda la verdad, o al menos una parte de ella. 

Diálogo con una flaca 

— Mira, flaca... no te asustes por la palabra deber. Deber es algo que cada uno tiene que hacer. 
Cuando tus amiguitas cumplen años ¿no les haces regalos, no lo festejas? 

— Sí, pero no por deber, lo hago porque quiero — replicó sobradora. 

— Claro, porque querés, por supuesto — me hice el bueno, el comprensivo—, desde luego, pero 

también porque aprendiste que hay que dar regalos, porque si no a lo mejor, no sé, imagínate que 
fueras a la casa y le dieras un beso y le regalaras un versito que le escribiste de todo corazón. 



34 
 

— Claro que puedo hacer eso, claro que sí. 

— Pero ¿lo hiciste alguna vez? 

— No... bueno, todo el mundo regala algo, ¿viste? No podes hacerte el gil y darle besitos y decirle 

que ese es tu regalo. Además ella vino a mi cumpleaños y me regaló alguna cosa, entonces, ¿captas...? 

— Obvio, por supuesto, y creo que tenes razón, si ella te regaló vos tenes que regalarle. 

— Viste que tengo razón, ¿viste? 

— No, sí, claro... — procuro hablar como la gente de onda, medio entrecortado, incoherente, para 
que me entienda mejor—, y respeto lo que decís, pero todo eso es cumplir con un deber. 

— ¿Qué cosa? 

— Los regalos, esos, digo cumpleaños, toda esa historia... 

— ¿Sabes qué? Con vos no se puede hablar, no sé qué tenes, mejor dicho tenes ideas muy 
cerradas y no agarras lo que se te dice. 

— Puede ser, pero lo que te digo es que si vos a tu hermanito lo querés, que de eso hablábamos, 
deberías alguna que otra vez quedarte con él y que los viejos salgan a refrescarse un cacho, ¿viste? — 
le comuniqué en mi mejor léxico fraterno. 

— Y yo ¿qué? ¿Que yo me pudra en casa un sábado a la noche? ¿Por qué, eh? ¿Quién lo trajo al 
mundo, yo o ellos? 

No veo por qué tengo que sacrificarme yo, ¡que se sacrifiquen ellos! 

— Eso sí, pero digo solamente que habría que sacrificarse de vez en cuando... Fíjate, vos también 
estás en esa casa, y lo querés a tu hermanito y a los viejos ¿acaso no los querés? 

— Yo los adoro a los viejos, son macanudísimos, charlamos siempre y casi siempre me entienden, 
por ejemplo... 

— Sí, pero vos decís lo que ellos hacen por vos, que te entienden, y faltaría que vos los 

entendieras a ellos, ¿no? 

— Ellos son grandes, che. 

— Sí, pero viven juntos, necesitan compartir, ellos también tienen necesidades. Les gustaría salir 
un sábado a la noche, ellos también quieren vivir un poco, y vos podrías, no sé, si los querés tanto, 
hacer algo por ellos. 

— ¿Quedándome con mi hermanito un sábado a la noche? Ni loca, ni loca, antes me muero... 

Esa flaca, obviamente, fue malcriada. No tiene idea del deber, del límite al egoísmo privado que 
da lugar a una vida en común, a una comunidad de vida. 

A diferencia de otra gente, yo no predico que dejemos de ser egoístas. No creo que eso sea 
posible. Somos y seremos egoístas, es nuestra natural condición. Pero somos humanos en cuanto 



35 
 

aprendemos a limitar el egoísmo en función de un bien mayor que el bien momentáneo de "me gusta", 
"tengo ganas de salir", "quiero comer". 

En esa limitación radica el deseo de compartir la vida con alguien. Lazos, como decía El Principito. 

Si tienen orejas, oyen 

Por cierto que sí, que si tienen orejas oyen. Es lo más natural del mundo y está demasiado 
sobreentendido. 

O quizá no. No siempre. 

De los ídolos, por ejemplo, materia endiosada, está escrito en la Biblia que "tienen ojos pero no 
ven, tienen orejas pero no oyen...". Con los humanos también puede ocurrir, cuando caen en trampas 
de idolización que equivalen a tomar cosas o ideas y transformarlas en definiciones absolutas frente a 
las cuales uno se arrodilla ciegamente. 

En este caso se puede tener orejas y no oír, al estilo del ídolo. Los sonidos pasan de largo. Trátese 

de Beethoven o de una frase que su compañero le dice y usted simplemente no la registra. Le roza el 
oído, pero no ingresa dentro de él. Entonces la frase se pierde, y puede que irremediablemente, que 
nunca regrese, que jamás el otro vuelva a pronunciarla después de la primera frustración. 

La presencia de los sentidos, pues, oído, tacto, paladar, vista, etcétera, no garantiza nada sobre 
los registros que se produzcan en el terreno de esos específicos sentidos. 

Pero el título yo no lo extraje de mi imaginación sino de un cuento de J. D. Salinger. En él se 
relata cómo dos hermanos mayorcitos, uno de ellos Seymour, dormían en una pieza, y al lado en otra 
habitación estaba la hermanita de diez meses que lloriqueaba, incapaz de conciliar el sueño. ¿Qué se 
hace con un bebé de diez meses que no duerme? 

Hay diversas recetas al respecto practicadas por las amas de casa. Los muchachos apelan a ellas. 
Primero le dan el biberón, como corresponde. Pero Seymour afirma que la solución no fue eficaz, y que 
la nena al parecer no tenía hambre. ¿Qué hacer, pues? 

"Avanzó (Seymour, de diecisiete años) en la oscuridad hasta los anaqueles y proyectó la luz 
balanceándola lentamente hacia atrás y hacia adelante. Me senté (dice el hermano, el narrador, 
entonces de quince años) en la cama. 

"— ¿Qué vas a hacer? — pregunté. 

"— Creo que voy a leerle algo — contestó Seymour, y tomó un libro. 

"— Pero, por favor, si tiene diez meses — dije. 

"— Ya lo sé — respondió Seymour—. Tienen orejas. Oyen." 

Me encandiló, en la lectura, esta frase final: "Tienen orejas. Oyen". 

Claro que nosotros, al igual que el hermano menor, el narrador, nos espeluznamos o estamos 
dispuestos a esbozar una sonrisa ante tamaño quijotismo: ponerse a leerle cuentos a un bebé de diez 
meses. Absurdo, se diría. 

La norma general dice que los niños a esa edad no entienden los cuentos. Sin embargo, según 



36 
 

nuestro relato, oyen. Esta apreciación tiene un sabor de profundidad. ¿Qué sentido tiene que Seymour 
le lea a su hermanita de diez meses complicadas historias? Que oiga. Que se le empapen los oídos. Que 
desde temprano le vaya penetrando en el alma la gota de la palabra fina, del pensamiento sutil. 

Seymour no es tan tonto como para imaginar que su hermanita "comprende". Pero — dice— tiene 

orejas, oye. 

Y el tiempo le dio la razón a Seymour. 

"La historia que Seymour leyó a Franny aquella noche era una de sus favoritas, un cuento taoísta. 
Franny jura hasta hoy que se acuerda de Seymour leyéndoselo." 

Eso es más absurdo aún. Y sin embargo es cierto. El cuento ese acompañó a Franny toda su vida. 
Si no su contenido, diría yo, la voz, la sugerencia, la intuición de la palabra que acaricia la piel del bebé 
y lo empapa espiritualmente, aunque sin contenidos precisos, comprensibles racionalmente. 

Lo que recuerda Franny no es el relato sino que "se acuerda de Seymour leyéndoselo". Y eso vale 
más que el propio cuento, por cierto. 

Eso es amor, y recuerdo de amor. El amor es la actitud, la voluntad, la apuesta y la confianza a 
favor del oído, del sentido, del sentimiento de tu hijo. 

Vivir es vincularse 

Dice H. A. Murena en el libro La cárcel de la mente: "Todos los seres normales practican en su 

adolescencia una desobediencia demoníaca que constituye el asesinato psicológico de sus padres. 
Necesitan seccionar el cordón umbilical que los ata a ese pasado frustrador, pues la vida es invención y 
no puede dejarse guiar por la experiencia, por ese pasado con que los padres anonadarían todo 
impulso." Dos, digamos, son los grandes procesos del crecimiento: 

— Formar vínculos, aceptar deberes, internalizar normas. 

— Deshacer vínculos, revisar principios, rehacer vínculos. 

Seccionar el cordón umbilical. 

Pero en sí no es una meta, es un medio, una vía para alcanzar proyectos personales. 

El mal del siglo XX es que se predicó exclusivamente la ruptura con los padres, y no se dijo que 
toda ruptura tiene sentido en la medida en que es apoyo para una nueva conexión, un futuro 
compromiso. 

La única internacional activa 

El siglo XX amaneció como siglo del niño. 

Así lo expresa Octavio Paz: 

"En la segunda mitad del siglo XX la única internacional activa es la de los jóvenes. Es una 
internacional sin programa y sin dirigentes. Es fluida, amorfa y universal. La rebelión juvenil y la 
emancipación de la mujer son quizá las dos grandes transformaciones de nuestra época. (...) Rimbaud 

decía que deberíamos reinventar el amor..." 



37 
 

En otro momento de su libro Corriente alterna, considera Octavio Paz: 

"Aunque todas las épocas han conocido la querella de las generaciones ninguna la había 
experimentado con la violencia de la nuestra. El muro que separaba a un capitalista de un comunista, a 
un cristiano de un ateo, ahora se interpone entre un hombre de cincuenta años y otro de veinte. Al 

nivelar o dulcificar las diferencias sociales, la sociedad industrial ha exasperado las diferencias 
biológicas... Los jóvenes ni odian ni desean; aspiran a la indiferencia. Ese es el valor supremo, el 
nirvana regresa. 

"... En la época de la electrónica, los muchachos escogen el silencio como la forma más alta de 
expresión... 

"... La expresión de nuestra época es el fragmento... el acto espontáneo y aislado, el happening... 

"La nueva rebeldía exalta, como el budismo, al hombre errante, al desarraigado..." 

Y fue buena la intención, magnífica la propuesta, de redimir a los niños de su situación de 
humillación, de homúnculos en camino hacia el otro, de pasajeros hacia la edad madura, la única que 
vale y sirve para algo. 

Gran revolución aquella. Como toda revolución tuvo sus idealistas, sus fanáticos, sus inquisidores, 
sus traidores y sus discípulos, esos que se especializan siempre en divulgar las palabras del maestro y 
mientras tanto tergiversarlas. 



38 
 

Capítulo Tres 

Libertad versus licencia 

¿Usted viajó alguna vez en primera? 

Yo, sí. La editorial me anunció que estaba lista mi gira por Venezuela, México, Colombia y países 
adyacentes, y que viajaríamos en avión, en primera. Cuando escuché esa noticia, francamente, un rayo 
de exaltación y de superioridad recorrió mi cerebro. 

¡Los dioses me tocaban con su varita mágica! 

Fui y les conté a mis amigos, que es lo primero que hay que hacer en casos así. No cabía en mí de 
la emoción. Y Jaia, por cierto, no estaba menos halagada. Los hijos, inclusive los hijos, entendieron que 
la cosa era algo grande, y nos hicieron una despedida, ¡imagínese! 

¿Usted viajó alguna vez en primera? 

Aun si no lo hizo habrá visto películas, o alguien le habrá contado. Es una fiesta, uno se siente 
rey, califa, príncipe, ya que a cada instante sonrisas instaladas fijamente en dulces rostros le están 
ofreciendo cosas, caramelos, whisky, champagne, bocaditos, caviar, y paños calientes y otros 
elementos que yo, pudorosamente, en voz bajísima le consultaba a mi mujer, muy de mundo ella, para 
que me instruyera en el uso de esos artilugios de la buena vida. 

Largas noches las pasé en desvelo imaginando ese avión, esa primera, esos asientos que son 
poltronas enormes, y los pies que se estiran, y el confort, eso que siempre les critico a los demás, pero 
que a un profesor, una vez en la vida, le cae tan bien, pero tan bien... 

Hasta tuve un leve ataque de religión. Pensé en Dios que piensa en mí, y que le hace pensar a la 
editorial en la necesidad de difundir El miedo a los hijos en toda América Latina. 

Llega el día, la hora, el momento. Ya estamos, nos acomodamos, no lo podemos creer, el cuerpo 
quiere revolcarse, disolverse en tanta molicie de acolchados viciosos. 

Y antes, mientras estamos aún en tierra esperando que los de las clases inferiores se instalen en 
sus respectivos asientos, aglomerados, apretujados, empiezan a rondar y a rodar las mesitas de las 
exquisiteces, cositas, manjares, quesitos, canapés, copetines, para que uno no pierda el tiempo y 
abrace el placer desde los primeros minutos. 

La miro a Jaia. 

— ¿Contenta? — le pregunto con tono heroico, sugiriendo qué buena vida que le estoy dando en 
calidad de escritor. 

Jaia me devuelve ojos ensoñados de felicidad. 

La comida, las servilletas, las bebidas, y después la cena, que usted elige, deme de esto, de 
aquello no, un poquito, bueno. 

Después la película, de rigor. 



39 
 

Uno duerme. Uno se despierta. Uno se despereza. Uno dice: 

— Leamos algo. 

El Súper-Yo no me deja vivir, ni siquiera cuando viajo en primera. 

— Debes aprovechar el viaje — me susurra, con voz acusadora—, hay que leer, hay que preparar 
las conferencias. 

Saco libros, papeles, lapiceras. Después de todo el viaje es largo y hay que matizar los placeres 
físicos con los espirituales. 

Me predispongo a abrir Dilemas, de Gilbert Ryle. Siento que no puedo concentrarme. Después 
medito en qué me está pasando. Me doy cuenta de que el avión se mueve demasiado. Como si en 
primera se moviera más que en cuarta, mi categoría normal y natural, consuetudinaria. 

— Jaia... 

—¿Sí? 

Estaba dormida, la pobre. Pero yo estaba desesperado. 

— El avión, Jaia. 

— ¿Qué pasa, qué le pasa al avión? 

— Se mueve, Jaia, se mueve mucho. 

— No se mueve, tuviste una pesadilla, duérmete... 

Se durmió. Yo nunca estuve tan despierto. Miré a mí alrededor. Todos dormían o leían o miraban 

el techo. Nadie, al parecer, percibía el estremecimiento de la nave aérea. 

Me pregunté si andaba bien de salud, si no sufría mareos, si no me había bajado la presión. 

Descubrí el secreto. Detrás de mi asiento, un niño de unos seis años sacudía la butaca de mi ser, 
la de primera, la divina, la hermosa, jugando a Tarzán, a Superan, a Batman y a otros que no conozco. 

Estaba contentísima esa encantadora criatura de siete años, más o menos. 

Busqué con los ojos a sus padres. Tenían una nena que dormía en otra fila sobre el regazo del 
padre. La madre, detrás de mi asiento, leía una revista. 

Me di vuelta y lo miré al nene con semblante pedagógico y con ojos de víctima sufrida que pide un 

poco de piedad. Se calmó. Salió al pasillo. Corrió a la cabina del piloto a darle una mano en la 
conducción del avión. De ahí lo sacaron dos azafatas dándole palmaditas en la espalda y en la cabeza y 
con didáctica sonrisa. 

Entonces corrió para atrás, a visitar otras selvas, otras junglas. Suspiré. Respiré. Me desinflé y me 
puse a leer. ¡Qué delicia! Luego sentí los párpados pesados, y el manto del benéfico sueño — como diría 
Hornero— se dispersó por mi cuerpo. 



40 
 

Estaba a punto de soñar con Segismundo cuando el avión se sacudió todo. Me desperté 
sobresaltado. Era el nene. Mi asiento era, desde atrás, un fantástico cohete espacial. Creo que se 
recorrió toda la órbita de la Vía Láctea. 

Busqué al padre. Busqué a la madre. No lo veían. Viajaban plácidos, felices, cada uno metido en 

lo suyo. 

Pensé en ese niño hiperactivo y en su futuro social, energético, exitoso.   Tuve un intenso debate 
dentro de mí. 

— ¿Le digo o no le digo? 

Le dije: 

— Nene... 

Me miró asombrado y corrió nuevamente a colaborar con el piloto. Lo sacaron en andas. 

El padre estaba despierto, la madre también, cada uno en otra fila, y todos contentos. 

Finalmente hice de tripas corazón y le comuniqué a la joven mamá: 

— Señora, el nene... 

— Ah, sí — me dijo—, mire, yo no puedo con él. ¿Por qué no le dice usted algo, a ver si le hace 
caso? 

¿Qué sentí yo? ¿A ver si adivinan? 

Libertad versus licencia 

El NENE ESE que marcó mi vida y todos mis ulteriores viajes en avión, o en lo que sea, porque ya 
no subo confiado a ningún transporte de larga distancia sin estudiar previamente el terreno y lo primero 
que hago es cotejar dónde hay nenes, dónde hay padres y qué hacen los nenes con los padres y los 
padres con los nenes, ESE NENE, les decía, era seguramente una monada, pero... estaba solo en el 
mundo. 

Mi psicólogo me dijo, cuando le conté la historia, que lo que ese chico intentaba era encontrar en 
mí un compañero de juego, y que no debía encolerizarme. Cambié de psicólogo, se imaginan. 

Volviendo al jovencito aquel que me arruinó el más anhelado viaje de mi devenir existencial, ese 
niño no es un ser criado en libertad, sino en abandono. Hace lo que se le antoja, lo que le viene en 
ganas. No tiene límites. Nunca se enteró de la existencia de los demás, límite de su propia existencia. 

Tiene padres, pero ellos no lo conducen, no limitan las rutas por donde debe transitar con las 
debidas señales de rojo, amarillo, verde. Los padres permisivos no dan libertad, dan licencia, otorgan 
vacío para que el otro haga lo que quiera. 

Hacer lo que se quiere es todo lo contrario de lo humano. Lo humano consiste en hacer lo que se 
quiere dentro de lo que se debe y como se puede. 

A. S. Neill fue un gran pedagogo, un revolucionario de la educación en este siglo, y creó una 



41 
 

escuela que se llamaba Summerhill, donde los alumnos actuaban en libertad. Elegían. Y eso que elegía, 
la materia que querían, la actividad que preferían, se les tornaba un compromiso y una responsabilidad. 

Él escribió: 

"Lo que muchos padres no entienden es la diferencia entre libertad y licencia. En el hogar donde 
impera la disciplina, los niños no gozan de derechos. En el hogar donde se los consiente, el niño tiene 
todos los derechos. El hogar bien organizado es aquel en que los niños y los adultos disfrutan de iguales 
derechos." 

He aquí una buena demarcación. Ni la disciplina autoritaria, ni la permisividad abandónica. 

El nene tiene derecho a jugar. Yo tengo derecho a viajar sin que me sacudan catastróficamente el 
asiento. La madre se lo debía haber explicado y hecho practicar. 

¿Por dónde pasa la línea, se preguntará usted, que distingue entre libertad y licencia? 

No hay tal línea. Cada padre, cada hogar ha de conocer a sus hijos, y cada hijo merece su propia 

línea, en función de sus propias tendencias. La libertad que le das a un hijo firme, seguro, conocedor 
del mundo y que se las arregla solo para salir de situaciones problemáticas, no se la das a tu otro hijo o 
hija, de edad próxima a la del anterior, porque no puedes confiar en sus autodeterminaciones. Este 
necesita ser guiado. 

Hay niños que suben a los aviones y nadie registra su presencia. Otros deben ser... Iba a decir 
"maniatados", pero la palabra correcta es "educados", limitados, cuidados en el respeto al prójimo, y en 

todo caso si tienen una necesidad compulsiva de sacudir poltronas de avión, comprarles una, llevarla a 
casa, y que se desahoguen en el hogar. 

¿Qué hago? El nene no me deja hablar 

Una señora le pregunta a A.S. Neill: 

"Mi hijo de ocho años interrumpe constantemente mis conversaciones con mi esposo. No 
queremos acorralarlo y ahogar su personalidad. ¿Qué podemos hacer al respecto?" 

Ante todo responde: 

"Es difícil contestar cuando no sé qué clase de padres son ustedes. Lo más probable es que le 

hayan acordado a su hijo más licencia que libertad, y que ahora estén cosechando tempestades... 

"... Lo que digo en general a los padres es lo siguiente: No permitan que su hijo los domine, si 
ustedes no lo dominan a él. No dejen que los interrumpa, si ustedes no lo interrumpen a él... Los 
padres deben decir 'no' cuando el 'no' es necesario. No deben permitir que su hijo los intimide." 

Por eso escribí el libro El miedo a los hijos. Los hijos intimidan a los padres, o los padres actúan 
como intimidados. Tienen miedo de expresarse libremente. 

Eso no es darles libertad ni otorgarles respeto. Es engañarlos, mentirles. Y los hijos olfatean, y 
aprovechan ese miedo para dominar más, y luego se hace cada vez más difícil retener al nene para que 
deje de sacudir el avión. 

La libertad — dice A. S. Neill— debe ser válida para ambas partes. El niño debe gozar de libertad 
para hablar sin que lo interrumpan, y el padre debe gozar de libertad para hablar sin que lo 



42 
 

interrumpan. 

Regla de oro. Tan sólo hay que atreverse a aplicarla. No es fácil. Se dice fácilmente, pero no es 
fácil manejarse con ella en la realidad. Porque implica una ética de responsabilidad recíproca, y de 
límites para una y para otra parte. 

Sólo padres con límites podrán transmitir el mensaje de los límites a sus hijos. Los límites no 
tienen temas ni sectores. Toda la vida los requiere como normas de conducta y de pensamiento. 

La explosión momentánea no es libertad. Decir lo que quieras, cuando quieras, donde quieras y 
sobre todo como quieras, en el lenguaje que quieras, no es libertad, es explosión, repito, y puede 
valerte como liberación momentánea. 

El tema de la responsabilidad es:    

— ¿Te sirve? ¿Le sirve a otro? ¿Es bueno para alguien? 

El televisor en el comedor 

Uno dice: 

— ¿Viste cómo son los chicos de hoy? 

Los chicos de hoy, como los de ayer y los de mañana, no son. Alguien los hace, en algún lado se 

crían, de alguna atmósfera se nutren. Y no es de ellos la atmósfera, es de los otros, de los que los 
procrearon y los siguen procreando de 

una u otra manera. 

El inventor de la televisión, el fabricante de los televisores, no obliga a nadie a tener el televisor 
encima de las cabezas de los que están sentados juntos en el almuerzo o en la cena. Eso lo hacemos 

nosotros. Eso hacemos a nuestros chicos. 

Ni siquiera cuando estamos juntos estamos juntos. En los restaurantes, en los cafés, adonde 
vamos solos, en pareja o con amigos, tienen miedo de que nos volvamos psicóticos si por un instante 
dejan de bombardearnos con ruido, con imágenes; entonces nos meten televisores, aparatos, músicas, 
gritos, noticiarios. El presupuesto parece ser: 

a) El grupo o la pareja, donde estén y aunque conversen, se aburren; 
b) Debemos salvarles la vida. Que nadie escuche a nadie, así si luego dicen que lo que priva es la 

incomunicación, sepan a qué se debe; 
c) Ergo, démosles ruido, mucho ruido, imágenes, pasatiempos, para que no se sientan tan solos 

cuando están juntos. 

Si tuviera dinero invertiría en un bar o café o restaurante donde cada uno de los clientes fuera 
obsequiado — en préstamo, claro— con un walkman, un teléfono celular y un minitelevisor para que no 
se aburra, y para que, al mismo tiempo, cada uno maneje con libertad su propio ruido, su propio 
aturdimiento. 

A los niños, como a los adultos, los hacen los otros, y en particular los otros anónimos, las radios, 
la publicidad, los programas que se llaman así porque te programan la vida. 

No luchemos contra ellos, pero intentemos guardar márgenes de liberación, de autonomía. 



43 
 

Para hablar más claramente: en el café el dueño del café determina qué luz, qué aire, qué música 
debo yo respirar. Pero en nuestra casa los dueños somos nosotros. 

En consecuencia, nadie me obliga a tener el televisor en el comedor. Y si tus hijos te dicen que 
todos los hijos del barrio y del universo disfrutan comiendo con televisión, puedes decirles: 

— Todos, menos nosotros... 

Aquí simplemente me doy el gusto de enojarme y de gritar al universo: 

— ¡Quiten el televisor del comedor! 

Úsenlo en la alcoba, si quieren, si se aburren. En el comedor, no. 

— ¡Detengan en algún punto la marcha del embotamiento! 

Comer puede o no ser un placer. ¡Estar juntos es lo único humano que nos queda! 

¡Si estamos juntos y sin televisor mediante, en una de ésas hablamos! 

¡Y si en una de ésas se habla, en una de ésas nos comunicamos! 

¡Y si en una de ésas nos comunicamos, en una de ésas nos sentimos mejor! 

Los padres amigos de los hijos 

Son unos plomos. Me refiero a los padres amigos de los hijos. Les están encima, se visten como 
ellos, procuran hablar en el lenguaje de ellos y decir las cosas que ellos dicen, y ver sus películas, y 
escuchar su música, y sonreír cuando esa música les perfora tímpanos y algo más, y mostrar buena 
cara, tener lo que se dice buena onda. 

¿Usted tiene buena onda?     

Es un tema que me preocupa. La mala onda no debe existir, ordenan los otros. Buena onda es ser 
joven, es ser energético y es ser saludable. Los que no funcionan así, reclaman, que se retiren del 
escenario. 

Hay que estar divertido a toda costa, alegre, contento, joven. 

Entonces los padres, para conquistar a sus hijos, tienen buena onda, buen jogging, buenas 
zapatillas de esas enormes que usan los chicos y se peinan para atrás con colita. 

Amigos son los amigos, como dice un filósofo de la tele argentina. Amigos a toda costa. 

Los pibes y las pibas, pobrecitos, huyen de nosotros, pero nosotros los perseguimos con nuestra 
amistad, contamos sus chistes, usamos sus palabras, y hasta procuramos ir a los boliches adonde ellos 
van. 

Según Lawrence Wylie, "el padre norteamericano trata de convertirse en amigo de sus hijos, de 
modo que éstos deseen dirigirse a él en busca del consejo que les permita resolver sus problemas. A 
veces esa amistad es un hecho natural, y otras forzado". 



44 
 

Por cierto que una amistad forzada no es una amistad benéfica. Caer como plomo sobre los hijos 
para darles golpes en la espalda o en el hígado, suavecito, claro, mostrando que uno espiritualmente es 
de la misma edad, abrazarlos, y ser amigo de ellos, quiéranlo ellos o no, es una actitud bastante 
corriente no sólo entre los del Norte sino en cualquier lugar del mundo, inclusive en la Argentina. 

No nos fue bien con ese amiguismo prefabricado, hay que reconocerlo. 

En consecuencia, abandonemos esas ficciones y seamos cada cual lo que le corresponde ser. 

La piel lisa no puede borrar las arrugas del alma, insisto en recordar. Debemos vaciarnos de 
prejuicios y de pre-recetas. La pre-pizza es bien posible y hasta sabrosa. La pre-vida es imposible, y si 
se la práctica es nefasta. 

"Cuando a mamá se le mete una idea en la cabeza..." 

Lawrence Wylie, en su ensayo sobre la juventud en Francia y en los Estados Unidos, nos trae esta 
sabrosa narración de Max Schulman: 

"Fue una de esas retorcidas ideas de mi madre, y papá y yo luchamos contra ella, pero fue inútil, 
porque cuando a mamá se le mete una idea en la cabeza no es posible arrancársela ni con un cañón. 

"Mamá le dijo a papá hace años que él no me dedicaba bastante tiempo. 

"— Herbert — exclamó—, un hombre debe ser el compañero de su hijo. ¿Por qué no llevas a 
Dobbie a pasear los domingos por la mañana y le hablas de la naturaleza y de motores y de cosas por 

el estilo?" 

El padre y el hijo se opusieron rotundamente. De nada sirvió, mamá que sabía más que todos de 
psicología moderna y de lo que hay que hacer cuando se es un padre moderno, los obligó a practicar 
ese ritual. 

"Honestamente", comenta el protagonista, "los domingos por la mañana prefiero no hacer nada. Y 
a papá le gustaba quedarse durmiendo." 

Pero mamá se impuso. Nada de vagar y de no hacer nada. ¡Hay que aprovechar el domingo para 
la amistad entre padre e hijo! 

Y salieron el domingo, y caminaron por afuera de la ciudad. 

"Al principio trató de hablarme de la naturaleza y los motores, pero el asunto no funcionó muy 
bien porque yo seguía pensando en mis cosas y él en su cama. Finalmente nos sentamos sobre un gran 
roble, en un lugar que domina el océano, y cavilamos hasta que fue la hora del almuerzo y pudimos 
regresar a casa." 

Y así hicieron todos los domingos. Digamos que vagaban juntos y contentos. Seguramente, sin 
imposiciones, sin declaraciones previas, en plena libertad, en más de una ocasión hablaban, charlaban y 
se comunicaban sin saber que se estaban COMUNICANDO. 

Creo que esto es importante: cuando uno se comunica, no sabe que se comunica. Simplemente 
después le queda algo grato en el paladar, cierta sensación de contento interior, y no puede ser que no 
sepa de dónde proviene... 

Volviendo a la historia: 



45 
 

El nene se llevaba Lolita para leer bajo el árbol. El papá dormía como un bendito, al costado, y 
roncaba primorosamente. 

"Cuando regresábamos a casa mamá nos miraba con orgullo, nos besaba y nos ofrecía un 
almuerzo especial en honor de nuestra camaradería." 

En fin, no fueron los amigos que mamá quería, pero fueron amigos, en un intercambio de 
vagancia. 

Hay que ser un poco vago... 

Hablando de vagancia, defendámosla. 

Vacaciones. Es el tiempo vacío. De la misma raíz proviene la voz "vago". Vacío. Vagos. Divago. 
Pensar. Vaguedad. 

Acuéstese en un diván — puede ser en su casa, es gratis— y practique asociaciones de ideas, de 
reflexiones, que son las flexiones del alma y el fortalecimiento del diafragma de la mente. Usted debería 

ser un poco vaga, señora. Vaga creadora. Vaciarse de para llenarse de. ¿De qué? De mundo interior, 
por cierto. De usted misma. De poesía, de fantasía. 

Porque usted es interior. Además de lo que muestra a los demás, me refiero al look del 
correspondiente show que todos hacemos. 

Hay que vaciarse, enseña Krishnamurti. 

No criemos hijos únicamente eficientes, ganadores, exitosos. La mente vagabunda es tan 
importante como el cerebro programador. 

Los vagos pueden llegar a ser grandes creadores. Porque tienen mucho mundo interior, por eso 
no necesitan tanto del exterior. 

Eso no significa que si su hijo es un vago usted se ponga a aplaudir de regocijo. Digámoslo así: 
todos los creadores requieren ser vagos, vacíos de otras ocupaciones, libres para pensar, para urdir la 
novedad de su mundo; pero, claro está, no todos los vagos son creadores. 

Aristóteles decía que las matemáticas nacieron en Egipto porque ahí había una casta de 
sacerdotes que disfrutaban del tiempo vacío, es decir que eran vagos (recuerde, "vago" es vacío, con 

tiempo libre), y de aburridos no más se pusieron a divagar, a pensar, y terminaron inventando las 
matemáticas. 

A usted padre, a usted madre, le toca verificar qué clase de vago o vaga le ha tocado en suerte. 

De todos modos, lo que quiero insinuar es que tanto la vagancia extrema como la productividad a 

ultranza requieren de límites. 

Esto es lo que critica Unamuno en sus Soliloquios y conversaciones: 

"El trabajo es una cosa muy santa y muy buena, pero... Pero una vez se lamentaba amargamente 
delante de mí, un padre de lo que sus hijos habían salido. 'Después de mis sacrificios por ellos...', decía. 
Y sus sacrificios habían consistido en amasar una fortuna desatendiendo a sus propios hijos. Se pasaba 

en el escritorio horas que debió haber pasado con ellos. Creía que su obligación paterna se cifraba en 
dejar una fortuna a sus hijos... Y es que muchos censuran a los que no se proponen un fin en la vida, y 



46 
 

ellos a su vez tampoco se proponen fin alguno, sino que trabajan por trabajar, por no aburrirse." 

El ocio, el ocio creativo, ese vagar que se torna divagar, debe ser estimulado tanto como el 
trabajo. 

Los padres dan el ejemplo en todo. 

Si solamente trabajan, LES FALTA ALGO. 

Si solamente holgazanean, seguramente les faltará todo. 

Yo no produzco nada, yo consumo 

Dicen que ésta es una sociedad de consumo. Unamuno se opone a esa idea. Es una sociedad de 
productividad, porque, justamente, no sabe consumir. 

Consumir sería hacer un buen uso, y obtener gozo de lo producido por unos o por otros. 

Consumir sería cosa de paladar, de gusto, de deleite, y eso depende del ocio. 

Lo que llamamos consumo es compra y venta. Constantemente compramos y vendemos, 
alternativamente. 

Al personaje de Unamuno le preguntan: 

"— ¿Y usted qué produce? 

"— Yo no produzco nada, yo consumo. 

"— ¿Escribe usted? 

"— No, yo no escribo, yo admiro a los que escriben bien; mi oficio es el de admirador..." 

Eso nos falta, ¿ven? Aprender a ser admiradores. Admirar es captar la maravilla de una margarita, 
de un atardecer, del sabor de cierta cerveza en cierta tarde de verano, de tu rostro, de la existencia. 

Admirar es consumir belleza. Donde estuviere. Y no es, hijo mío, que ésta se plantee como 

alternativa: o produces o admiras. No. Tú mismo debes alternar entre el trabajo productivo y la actitud 
de fruición, de disfrutar; admirar es disfrutar. Tú decides de qué, hacia qué, por qué. No necesitas 
compartirla con nadie, es lo más privativo tuyo, justamente. 

Tuercas, imagínate a Chaplin en Tiempos modernos, producimos todos por igual. Pero contemplar 
una tuerca y admirarla, eso ya es cosa privada, sumamente privada, y cuanto más privado tanto más 
placentero. 

La persona que arriba a momentos de felicidad seguramente diría en esos instantes: 

— Mi oficio es el de admirador... 

Qué es trabajo y qué es descanso 

De Pío Baroja cuentan esta anécdota: Estaba el escritor sentado, una tarde de primavera, junto a 



47 
 

su ventana, apoyado el mentón sobre el puño derecho, y el codo en el alféizar, contemplando el vacío 
del aire azul. 

Pasó un amigo y se detuvo a charlar con él.  

— ¿Qué está haciendo, don Pío? 

— Ya lo ve, trabajo... — respondió Baroja. 

En otra ocasión el mismo protagonista se encontraba en el huerto de su casa limpiando la maleza 
que amenazaba a sus espléndidos rosales. 

Pasó un vecino y le dijo: 

— ¿Qué tal, don Pío, qué está haciendo? 

— Ya lo ve, descanso... 

Cómo hacer para tener status 

Sabemos trabajar, pero no sabemos descansar. Por eso tenemos hijos tan desasosegados. ¿Y por 
qué trabajamos? ¿Para sobrevivir? Eso en primera instancia, y por apariencia. Pero a menudo, cuando 
ya sobrevivimos holgadamente, seguimos trabajando de sol a sol y huimos de cualquier auténtico 
descanso. ¿Por qué? 

— ¡Por el status! 

— ¡Esa es la finalidad de nuestra existencia! 

— Status, ser superior, ser bien visto, ser mirado y admirado y envidiado. 

— ¡Por eso nos desvivimos! 

No se moleste en contarle a su hija. Ella se dio cuenta desde que se le cayó el chupete y no volvió 
a recogerlo. 

Esa es la palabra clave, el ser y la esencia de nuestro devenir temporal, el sueño preferido de las 
noches de desvelo, STATUS. 

¡Ay, qué no daría yo por un poco de status! De chico me decían que en la vida hay que tener 
cultura. Años después empecé a oír nuevas voces. 

— ¿Cultura? No está mal, no — opinaban los expertos—. Pero lo importante es llegar a ser 
alguien. 

— Y ¿cómo se llega a ser alguien? — pregunté yo en la plenitud de mi inocencia. 

— Ganando mucha plata — me dijeron. 

Después supe que el atesoramiento de dinero, en sí, no era una finalidad. Era tan sólo un medio 

para llegar a ser alguien. Es decir para obtener status. 



48 
 

¿Qué es el status? Es una palabra latina que no figura en las obras completas de Virgilio, según 
los estudios por mí realizados, pero que es capital en el mundo actual. 

Significa la dignidad que te dan ciertos elementos en la existencia, como ser el lugar donde pasas 
tus vacaciones, el auto que tanto cuidas para que no tenga un rayón, la marca de la ropa que usas, el 

chalecito y el lugar donde está ubicado y el círculo de amigos con quienes te codeas. 

Los que tienen status huyen constantemente de los que no lo tienen y que los persiguen. Porque 
el que tiene status tiene un lugar muy reservado en el universo, un apartado, por así decir, y lo 
caracteriza cierta finura como la pátina que caracteriza a ciertos cuadros de famosos museos. 

Entonces huyen de los de abajo, pobrecitos, desesperados por alcanzar a los de arriba. Huyen a 

playas que nadie conoce, pero que los fotógrafos de revistas especializadas conocen. 

Para disimular viajan en autos del año 30, para pasar inadvertidos. Se ajustan unos jeans 
desvencijados, pero entre ellos, entre los del mismo status, saben reconocer la calidad y la distinción de 
esa indumentaria. 

En fin, yo me resigné. Nunca tendré status. Tendré libros, esposa, hijos, playas, montañas y hasta 
jugaré al golf algún día, porque me lo tengo prometido, pero... Sospecho que el status, a medida que 
yo me le acerco, me rehúye. 

De todos modos, si no alcanzo a entrar en la primera, digo yo, entremos en la segunda o, en fin, 
en la tercera... Ya estoy usando prendas de Cacharel, corbatas con diseños búlgaros y zapatillas de 
onda. 

¿Se acuerdan de Ricardo III, de Shakespeare? Famosa es la escena en la que el rey está 
combatiendo contra sus enemigos y pierde su caballo y, entonces, desesperado grita: 

— Un caballo, un caballo, ¡mi reino por un caballo! Un humorista llamado Scholem Aleijem decía: 

— Hay que empeñar todo lo que uno tiene, hipotecar todas las propiedades, ¡todo para llegar a 
ser rico! 

— ¡Mi reino por una parcela de status!  

— Venderlo todo, empeñarlo todo, hipotecarlo todo, mi biblioteca, mis discos, mis reproducciones 
de Rembrandt, para llegar a tener un pedacito de status. 

¡La gente es capaz de sacrificar su vida, para tener un poco de satisfacción en la vida! 

¿A quién, a qué persona bien nacida, bien educada y bien pensada, no le gustaría vivir en un 
chalet, con jardín y sobre todo con jardinero, más la correspondiente piscina, el huerto y al final el 
asador donde los huéspedes se servirán, directamente, las achuras? 

Entre estos delirios y quimeras se crían nuestros hijos, a quienes damos todo lo que podemos dar, 
pero también les damos este sueño fanático de status y de falsos valores, en definitiva. 

No porque yo me oponga al bienestar, a la riqueza, al prado verde, a la piscina con olor a asado. 
Al contrario, siempre busco amigos que dispongan de todos esos bienes. Mis amigos, en principio, todos 
tienen auto. Y teléfono celular, por supuesto. 

Sería necio despreciar las hermosuras de la existencia. Pero también digo que es mucho más 



49 
 

necio que te mates por alcanzar ese ideal. No es un ideal. Puede ser un objetivo, pero no un ideal. 

Marbella seguramente ha de ser fascinante, pero es un medio para mi enriquecimiento, no es un 
fin. Porque, te cuento: cada vez que voy a Marbella, a la playa nudista, me despojo de todo, pero sólo 
de mí mismo soy incapaz de despojarme. 

El drama es que adonde uno vaya siempre se lleva a sí mismo. Si uno pudiera dejarse en casa 
sería otra cosa. Pero no puede. Se lleva a cuestas adonde vaya, al Kilimanjaro o a Saint Martin. 

El ser es interior. El exterior puede ayudar a pasar el rato, a divertirse, pero no te modifica. 

Ahora, si estás bien y vas a un hermoso lugar, a un hotel cinco estrellas, y te regalas con cielo y 
mar, o Alpes y apfel-strudel, estás realizando un buen plan de vida.    

Todo lo exterior es medio, no es fin. 

El fin soy yo, eres tú, hijo, hija. No confundamos medios con fines. No porque tengas las últimas 
zapatillas aparecidas en el mercado serás más veloz de mente, de sentimientos, de crecimiento. Son un 

adorno, y no satisfacen ninguna necesidad profunda. Ahora que ya lo sabes, toma la plata y 
cómpralas... 

En eso consiste justamente la crisis contemporánea de la que tan a menudo se habla. En que sólo 
hay medios, zapatillas, aparatos, costas, montañas, esquíes, surf y modelos susurrantes. ¿Estamos 
para eso? 

Yo soy yo y mis marcas famosas 

Hay una extraña novela de los últimos tiempos, American Psycho se llama, sacudida de crímenes 
motivados por el sadismo del aburrimiento, pero que tiene la genialidad de construir a todos sus 
personajes a base de las marcas de las prendas que usan, de los nombres famosos de los lugares que 
visitan, de los restaurantes donde se alimentan, y así en todos los aspectos de la vida son ellos y sus 
marcas, los ilustres nombres que la sociedad de consumo consagra como los dioses de la actualidad. 

La superioridad o inferioridad del status depende de esos dioses. 

Les leo un párrafo sugestivo: 

"Los tres, Todd Hamlin, George Reeves y yo, estamos sentados en el Harry's, y son poco más de 

las seis. Hamlin lleva un traje de Lubiam, una camisa a rayas y cuello largo muy bonita de Burberry, 
una corbata de seda de Resikeio y un cinturón de Ralph Lauren. Reeves lleva un traje cruzado de seis 
botones de Christian Dior, una camisa de algodón, una corbata estampada de Claiborne, zapatos 
perforados con cordones de Alien Edmonds, un pañuelo de algodón en el bolsillo, probablemente de 
Brooks Brothers; unas gafas de sol de Lafont Paris... Yo llevo un traje de franela a rayas... todo de 
Patrick Aubert, una corbata de seda conlunares de Bill Glass". 

Si se les quita todo eso que lucen, gastan, enfundan, sería como abrir una cebolla capa por capa. 
Al final, en el fondo, no hay nada. 

Es el peligro de los que viven por y para el status. Cuando la nada sobrenada, aparece la 
angustia. Y luego hay que calmarla... 

Nosotros y nuestros hijos nos criamos entre marcas, nombres, diosecillos que requieren 
constantemente ofrendas en sus altares. 



50 
 

Lo sé, no lo podemos evitar. No nos iremos del mundo. Ni tenemos las alas de Ícaro ni otras para 
escapar del laberinto. 

El tema es que uno se diga: 

— ¡Hasta aquí! ¡Este es el límite! ¡En esto me someto, en aquello no! 

Practica tú, colega madre, colega padre, los límites, y verás que tus hijos aprenderán a ejercer el 
sentido crítico. 

Si no podemos modificar el mundo, ejercitemos la capacidad de enfrentarlo racionalmente 

tomando de él, como las abejas de las flores, aquello que nos da miel, y prescindiendo — paulatina, 
progresiva, lentamente, todo aprendizaje es lento, duro— de lo superfluo y falso. 

Largo e intenso camino, lo sé, ¡pero vale la pena! 



51 
 

Capítulo Cuatro 

La empinada subida hacia uno mismo 

Maxi habla por teléfono 

Maxi habla por teléfono. Tiene entre quince y diecisiete años. Está contento. Se sienta en la silla, 
tira la espalda para atrás, mira el techo, mientras cuelga los pies sobre la repisa donde está el teléfono, 
que está dentro de un mueble que es biblioteca. 

Mamá le dice: 

— Bajá los pies de los libros. 

Maxi no la oye, no la ve. 

Mamá le pega un grito: 

— ¡Bajá los pies de los libros! 

Maxi tapa el tubo emisor del teléfono y le dice a la mamá con tono cariñoso: 

— Tómatelas, vieja, que estoy hablando con Teresita. 

La mamá, antes de tomárselas, le da un golpecito a los borceguíes, número 43, para que se 
caigan de la biblioteca. 

Maxi no registra. Maxi habla con Teresita y su voz alegre, llena de vida y enjundia, se oye en todo 
el edificio y es un reguero de regocijo para toda la humanidad. 

Aparece un señor en pijama y le dice: 

— Bajá la voz, Maxi, que el barrio no quiere enterarse de tus intimidades. 

Maxi no toma nota de que le están hablando, está muy ensimismado. El señor tiene un registro de 
bajo profundo, y ensayando la mejor de sus posibilidades operísticas le repite la frase, pero esta vez ya 
con el dramatismo y la coloratura de un fragmento de Verdi: 

— Maxi, la voz, bájala, ¿me oíste? 

Maxi tapa el tubo, nuevamente se incorpora y replica dulcemente y en términos apenas audibles: 

— Pero viejo, es Tere, ya sabés. 

— Maxi, si seguís gritando, sigo gritando yo también, ya sabés. 

— Es que, papá, yo soy así, yo hablo así. 

— Lo único que te digo es que si gritás yo te sigo gritando. 

Maxi lo mira y evalúa la opción de volver a afirmar su personalidad y su derecho a ser como es y 



52 
 

a gritar como grita ya que, al parecer, gritar es esencia de su personalidad y no puede eludirlo, es más 
fuerte que él. Pero Maxi conoce al viejo y sabe que esa voz de Chaplin aplicada a ese diálogo 
acaramelado que está manteniendo con la Tere puede arruinarle el levante, y decide regular los 
decibeles para abajo. 

El edificio, el barrio, se levanta y aplaude. La mamá pasa, minutos más tarde u horas más tarde, 
y automáticamente le baja los borceguíes de la biblioteca. 

Del otro lado del tubo Teresa, ¿qué hará? ¿Dónde tendrá apoyados los pies? 

Yo soy así 

— Yo soy así — dice Maxi. 

Lo aprendió de la sociedad. Nadie dice nada propio, en principio. Siempre se repiten frases 
hechas, sentimientos hechos, reacciones hechas, gritos hechos, rebeldías hechas, insultos hechos, 
caricias hechas. Así estamos hechos, para aprendizajes de rutinas. 

Maxi grita porque hay que gritar. Así hablan todos, así habla él. Es para garantizar la 
comunicación, que el otro oiga. El otro oye pero no escucha, y es en vano que le griten. 

Pero la cultura del grito, de los decibeles en las alturas, está establecida. Es un valor. 

Maxi cree que grita porque él quiere gritar. Y luego, cuando se le reprocha que sea tan dadivoso y 
que entregue su voz no solamente a su amada Teresa sino a todo el universo, se encrespa, se enoja, 

porque — dice Maxi— esa es su voz. 

— Yo soy así, yo hablo así. 

Maxi no tiene patente registrada sobre el YO SOY ASI... Lo aprendió. Quizá de sus padres, de sus 
vecinos, de la tele, de la calle, de todos juntos. 

Siempre, en algún momento, alguien se aparece con la legitimación: 

Yo soy así... Lo lamento, pero no puedo evitarlo, soy así... 

Como la famosísima fábula del escorpión que quería cruzar un río y le pidió a un sapo que lo 

llevara a cuestas y que le pagaría luego por el transporte. 

El sapo le dijo: 

— No puedo llevarte porque me vas a picar con tu veneno, y me matarás. 

— No lo haré, te lo prometo, porque si te pico y te mato me hundo en el río, y entonces ¿qué 
gano? 

El sapo se dejó convencer. Cargó con el escorpión y, en el medio del río, el otro lo picó. 

El sapo le dice: 

— Prometiste no hacerlo, ¿estás loco? 



53 
 

— Sí, pero no puedo con mi naturaleza, yo soy así... 

Y se hunden los dos. 

El escorpión, la naturaleza y el hombre 

El escorpión es naturaleza, no puede realmente evitarlo, es más fuerte que él, lo domina, él es 
ese impulso, y lo demás es cuento. 

El hombre se diferencia de sapos y escorpiones en que, como lo vimos anteriormente, es capaz de 
establecer sobre su natural naturaleza otra que no es natura, sino nurtura, la nurse de la cultura que lo 

educa y le establece límites, costumbres, modalidades de conducta. 

La voz es naturaleza, por cierto. Algunos nacen sopranos, otros tenores, otros bajos. Otros con 
voz para cantar, otros con voz para silbar bajito. Misterios de las cuerdas vocales. 

El hombre no es naturaleza, es lo que él hace con su naturaleza. 

La voz se modula. Y si alguien es dominado por su voz, será persona humana en cuanto logre 
dominarla a ella. Ni se habla bajo ni se grita por naturaleza, sino por educación. 

— Lo dicho para la voz vale, hijo mío, para todas las conductas humanas. No tolero este YO SOY ASI 

que está inundando las calles y autorizando cualquier barbaridad. 

Unos son violentos, y te llevan por delante porque son así. 

Los otros te gritan, te insultan y dicen perdón, pero yo soy así. 

Otros pican como escorpiones y luego bajan la vista culpables y admiten que son así. 

Ni quiero que me pidan perdón, ni admito disculpas, ni mucho menos tolero y justifico que nadie 
sea así. 

Y lo dicho vale para todas las edades, y para toda la sociedad. 

Ese derecho fácil y mentiroso de YO SOY ASI es barbarie, para usar el lenguaje de Sarmiento. 

Civilización no es ser así ni así, sino lo que corresponde ser y lo que debe ser. 

Sea civilizado, por favor 

Enseñaba Ortega y Gasset: 

"¡Trámites, normas, cortesía, usos intermediarios, justicia, razón! 

"¿Quién vino a inventar todo esto, crear tanta complicación? 

"Se trata con todo ello de hacer posible la ciudad, la comunidad, la convivencia... 

"Civilización es, antes que nada, voluntad de convivencia. 

En esa voluntad de convivencia el yo soy así debe encuadrarse en el nosotros somos así y 



54 
 

queremos vivir así y no de otra forma, y tienes que adaptarte, al menos en lo exterior, en lo más 
superficial, a ese ser así de los demás, de la convención social. 

Eso significa ser civilizado. Es decir ciudadano, hombre que comparte su ciudad, su territorio, con 
otra gente. 

Las naciones más avanzadas, extrañamente, muy rebeldes y revolucionarias en miles de 
aspectos, conservan, sin embargo, el orden de las costumbres, del respeto por lo otro, ese fundamento 
de la civilización que consiste en no ser así, en ser como se debe ser. 

— ¡Ser como la gente! 

Así me decían cuando era chico y ahora entiendo qué es eso de "como la gente". 

Xavier Rupert de Ventos se pregunta: ¿cómo es que justamente Inglaterra y Japón han llevado 
más lejos la etiqueta y el formalismo social? 

Y a continuación contesta: 

"Al borde siempre del conflicto, la cortesía y el deporte les han permitido durante mucho tiempo 
proteger a la sociedad civil de los hábitos predatorios adquiridos y ejercidos en el mercado libre o en la 
expansión colonial. Y la alternativa a esta ritualización social o codificación deportiva de la conducta 
competitiva la conocemos demasiado bien: la alternativa de la buena educación es el eficaz 
adoctrinamiento, como la alternativa del deporte es la marcha militar." 

En qué nos superan los animales 

Suena algo degradante pensar que los animales son superiores a nosotros, pero lo son. Por lo 
menos, lo son en ciertos aspectos donde les funciona el instinto que regula las relaciones entre ellos. 
Ese instinto, como tantos otros, en la evolución el ser humano lo ha perdido. 

Por eso que pensamos, porque no obramos por instinto. Por eso debemos pensar. 

Konrad Lorenz, estudioso de las conductas, cuenta que en los animales hay mecanismos innatos 
de autorregulación o inhibición en los ataques y defensas, entre los individuos de la misma grey o 
manada. Por ejemplo, cuando dos lobos se enfrentan agresivamente, el más débil muestra al más 
fuerte su cuello, símbolo de sometimiento, pero en el otro se desconecta biológicamente la tendencia 
natural a morderlo. De otro modo la manada se autoexterminaría. 

Al respecto comenta el sociólogo Norbert Elias, en un reportaje: 

"Entre los seres humanos no existen tales mecanismos innatos de autorregulación. Venimos al 
mundo con instintos salvajes y no limitados. Si nos hiciéramos adultos en el estado de unos niños 
gritones, no habría sociedad, no habría seres humanos. Debemos habituarnos a los modelos de 
limitación de los instintos, al control de los instintos." 

¿Escucharon? Limitación de los instintos, control. Eso nos hace humanos. No la libre expresión, 
como muchos creen, el ser así como uno es. Eso es libre ser nadie. Nadie es como es. Los que gritan se 
educaron en el grito, y los que hablan en voz baja así se educaron. No hay genes para gritar o para 
moderar la voz. 

La voz en principio es natural, y luego hay gente que se hace soprano, barítono, a través del 
control, justamente, de la educación. 



55 
 

— No sos así, Maxi, de ninguna manera. Te haces así. No hagas pasar por naturaleza lo que es 
capricho personal tuyo y total falta de respeto por los demás. Estás maleducado, como decía mi 
abuelito. Y tenes que reeducarte si pretendes vivir en el mundo no sólo con Tere y por un rato, 
hablando por teléfono. 

Somos cultura, somos educación, y somos lo que hacemos a través de esa cultura y de esa 
educación con nuestra voz, con nuestra sed, con nuestro sexo, con nuestras sensaciones. 

Educación. Por eso vamos a la escuela. No para aprender matemáticas. Menos hoy que todo el 
mundo dispone de maquinitas calculadoras. Y sin embargo la escuela es aún necesaria. ¿Para qué? 

Responde Norbert Elias: 

"¿Y qué es una escuela? Un niño de seis años no tiene en absoluto el impulso de sentarse en un 
pupitre y escuchar, luego, sin moverse, al maestro..." 

Le pregunta un alumno a Elias: 

¿Cuál es entonces el curso que sigue el proceso de civilización? 

"Tiene dos sentidos. Hay avances y hay retrocesos. Los impulsos civilizatorios van acompañados 
de impulsos regresivos en el proceso de civilización. El problema consiste en saber en qué medida una 
de las dos direcciones resulta dominante." 

Otra pregunta: 

¿Es el hombre actualmente más libre? 

Replica el maestro: 

"Ningún hombre es libre. Libre es lo que suena tan bonito cuando se realizan elecciones... ¿Pero 

qué significa libertad para un empresario?" 

"En el mejor de los casos que el Estado no lo moleste demasiado. Pero eso no quiere decir que se 
encuentre libre de restricción, por ejemplo, de la competencia." 

— Ya sabes, hijo, lo dice Norbert Elias, un hombre pensante. 

En las elecciones exteriores, de gobernantes, eres libre. Pero aun entonces dentro de un sistema 
que te impone pautas, reglas, figuras. Las otras elecciones son las más arduas, las interiores, las 
privadas. Ahí puedes ser libre, pero siempre entre límites, siempre entre dependencias, siempre... 

No es para ponerse triste. Lo genial es que a pesar de tantas restricciones, límites, emergencias, 
encuadramientos y órdenes, ¡somos libres! 

La persona y el personaje 

En el mundo del teatro el término rol equivale a lo que nosotros llamamos papel. 

Uno está para interpretar un papel. Te dan el libreto, lo que tienes que decir, lo que tienes que 

sentir, lo que tienes que expresar y te indican cómo hacerlo, con qué tono y en qué forma, con qué 
gestos y todo lo demás que corresponde a esa escena en ese escenario. 



56 
 

Hay papel dentro de una obra de teatro, es decir dentro de una totalidad. En la obra hay muchos 
personajes, no estás solo. Hay otros, eso es teatro, por eso hay teatro, porque somos varios en la 
misma escena y a cada uno le toca otro rol, otro papel. 

En la antigüedad estaba establecido quiénes participaban: el rey, la reina, el bufón, los soldados, 

los hijos de los reyes, el pueblo. Caracteres dramáticos, caracteres cómicos. Obras para llorar, 
momentos para reír. 

Y cada uno tiene su papel, porque otros tienen su papel, y el papel de uno se combina con el del 
otro, aunque ambos tengan que hacer, imaginemos, de enemigos. 

Hay una manera de hablar que es del rey, y otra que es del plebeyo. 

Eso implica una manera de vestir, una manera de estar en la escena. 

Cuando entras dentro del papel te pones al servicio del papel. El papel está predeterminado. 

Más en la antigüedad: en tiempos de los romanos, al papel o rol le decían persona. Persona era 

una máscara. Famosas son las máscaras, las dos carátulas, la de la tragedia que llora y la de la 
comedia que ríe, una junto a la otra, como un rostro desgajado en dos facetas. 

El actor se ponía la máscara y el público, al ver la máscara, sabía qué rol iba a interpretar el actor. 

La máscara es fija, el rostro del actor es móvil, detrás, debajo de la máscara, cambiante. Hoy usa 
una máscara, mañana otra, hoy es rey, mañana es esclavo del rey; hoy debe llorar, mañana debe 

reírse a carcajadas. 

La máscara es el rol. 

Se llama persona, en latín, porque la voz del actor suena a través de la máscara. Per-sonare, para 
sonar. El sonido de la voz también marcaba el rol, el papel, el tipo humano que se representaba. 

Claro está que en cada obra teatral es otro el rey, es otro su problema, es otra su vida, y todo eso 
se modifica. Lo que no se modifica es su rol, es decir su postura. 

El rey es el rey, actúa como rey, habla como rey, camina como rey, y siempre tiene esclavos, 
servidores, que se humillan delante de él, y gente que lo respeta y se arrodilla ante él. 

Cada rey es distinto en los contenidos de la vida de otro rey, y cada esclavo es diferente de otro 
esclavo de otra obra, porque le pasan otras cosas, pero el rol de rey, el rol de esclavo es idéntico y está 
predeterminado. 

Uno actúa el rol, se mete en él, y habla en concordancia. De ahí viene la palabra personaje. Es 
decir, el hombre que calza una máscara, una persona. El personaje es alguien, representa a alguien, se 

mueve en consonancia con lo que el papel exige de él, de ese tipo de personaje que él encarna: padre, 
hijo, hermano, rey, soldado, portero, médico. 

El individuo y la persona 

En la facultad aprendí con el gran pensador argentino Francisco Romero qué es la persona. Me 
enseñó que todos somos individuos, pero no todos somos, o no de la misma manera, personas. 

Cuando decimos: todos los hombres son iguales, nos referimos a los individuos. Las personas, en 



57 
 

cambio, son todas diferentes. 

Veamos en qué se distingue el individuo de la persona. 

El individuo es el ser físico, psíquico, biológico, eso que nace y se desarrolla con sus instintos, 

tendencias, necesidades. El individuo es egoísta, busca satisfacer sus apetencias, sus gustos, sus 
tendencias. 

Si tiene hambre, quiere comer. Si le gusta el fútbol, quiere ir a la cancha. A toda costa. Quiere 
hacer lo que quiere, lo que le viene en ganas. 

Si quiere hacer el amor, quiere hacer el amor. 

La persona es el individuo, pero que se impone una máscara, según vimos. ¿Qué significa esa 
máscara? Es el deber ser. La persona tiene deberes. Es el mismo individuo que describimos antes, pero 
que mide su querer, su ansiedad, sus ganas, con las varas del deber, de lo que le conviene como ser 
que vive con otros, las medidas de algo más que él mismo y sus deseos. Entonces coteja sus deseos 
con sus deberes, y procura que los unos ingresen dentro de los otros. 

Uno tiene un apetito feroz y se sienta a comer con otros. Procura satisfacer su apetito y dejar que 
haya comida también para los demás. Cumple con su necesidad, pero no a costa de otros, sino con los 
otros. 

¿Por qué? 

Porque la persona no actúa espontáneamente. Eso es importante decirlo hoy, en el siglo en que 
tan de moda se puso la espontaneidad. 

Sé espontáneo, decí lo que pensás, hace lo que quieras, exprésate cuanto quieras. Eso ni es 
bueno ni significa libertad. Es simplemente barbarie. 

El hombre es hombre justamente cuando hace algo que es lo que quiere dentro de los marcos de lo 
que debe. 

Esa es la dignidad de la persona. 

Nos comunican nuestros recíprocos deberes 

La mesa que compartimos representa para todos nosotros una serie de deberes, de 
comportamientos debidos, de relación entre los unos y los otros. 

Eso es lo que nos comunica, los deberes en esa mesa, y no el apetito que cada uno pueda tener o 
sus gustos individuales frente a las diversas comidas. 

En lo individual, dentro de lo personal, cada uno ejerce su derecho a elegir. Puedes no salir a la 
calle, pero si sales a la calle, es el individuo que sale investido de persona, es decir de respeto hacia los 
demás, de cumplimiento de normas de tránsito, de deberes. 

Una vez cumplidos esos deberes, te reservas para ti mismo tus gustos, tus opiniones; como en la 
mesa, puedes comer o dejar de comer, repetir un plato o desdeñarlo. 

El individuo — enseñaba Romero— se guía por sus impulsos. La persona toma los impulsos y los 
domina y los somete a reglas universales. 



58 
 

Estamos hablando, por cierto, de la ética. 

Ejercicios musicales 

La persona es el individuo en cumplimiento de la ética. Y la ética es la vida con los otros, 

respetados en calidad de otros, en ellos mismos, y no en cuanto objetos destinados a mi uso. 

— Oír música, hijo mío, es un derecho inalienable tuyo. Eso en calidad de individuo. En calidad de 
persona sabrás limitar esa música únicamente para tus oídos y que los demás no sean felices a la 
fuerza por ordenamiento tuyo. 

No fuerces a la gente a ser feliz con tu felicidad. Ese altruismo — ¿ves?— más vale que lo 
reprimas. 

Los otros existen y déjalos que escuchen la música que quieran y cuando quieran. Empezando por 
nosotros, los que vivimos juntos en esta casa. 

Como individuo eres tú mismo, pero te quedas reducido a ti mismo y a tu soledad existencial. 

Un individuo quiere lo suyo. Cada uno quiere lo suyo. Y lo suyo no es lo del otro. En consecuencia 
cada uno está enclaustrado en la soledad de sus deseos tan particulares, tan incompartibles. 

Hablar — ¡qué descubrimiento!— se habla con otro   

La persona es la que se comunica. Porque obra o, por así decirlo, sintoniza una onda que no es ni 
mía ni tuya sino nuestra, de la humanidad, de nuestros valores en común. 

Para comunicarnos necesitamos tener algo en común. Si tú comes paella y yo pollo deshuesado y 
sin piel, sólo puede comunicarnos la mesa que es en común, y las reglas en común que practiquemos 
en la mesa, empezando por el lenguaje que ni es mío ni es tuyo. 

Si te pones a hablar en slang, en lunfardo o en algún código sumamente hermético, no le dices 
nada a nadie. Hablas solo. Mejor dicho no hablas, abres la boca y pronuncias sonidos. 

Hablar se habla con otro, y para ello se requiere de algo común, una lengua en común, aunque en 
ella se practiquen ideas totalmente opuestas, diferentes y hasta hostiles. 

El individuo quiere su provecho, su satisfacción. La persona no deja de ser individuo, insisto en 
este punto, es individuo ya que nadie puede dejar de serlo, pero en su comportamiento frente a los 
demás somete su egoísmo a requerimientos más altos, comunicativos. 

Por un lado la persona sacrifica una parte de su individualidad, es cierto. Es el precio que paga por 
la comunicación con otros. De ese sacrificio puede derivar la felicidad. 

El individuo, cuando logra su objetivo queda satisfecho. Pero sólo la persona puede llegar a ser feliz, 
a sentirse parte de algo superior a ella misma y encontrar ahí su mayor sosiego. 

Repartamos la torta 

Dice Francisco Romero en el libro que dedica al tema: "Se advierte bien que los individuos viven, 
tienen que vivir, por su ley misma, en perenne conflicto... Las esferas de acción de los individuos son 

secantes entre sí, la interferencia ocurre entre ellos necesariamente a cada paso." 



59 
 

En efecto, la ley del individuo, la ley del uno mismo y de soy así y así me gusta a mí y esa es mi 
verdad, es la ley de la guerra. Un individuo descarta a otro individuo. Si quieres toda la comida para ti 
entras en rivalidad conmigo, que quiero toda la comida para mí. 

Un hombre, un hijo y un burro   

En el folklore de los beduinos se cuenta la siguiente historia: 

Un hombre, su hijo y un burro iban por el desierto. El hombre montaba el burro y el niño 
caminaba a su lado 

Pasó por ahí un hombre, se detuvo a mirarlos y dijo: 

— ¿No te da vergüenza? ¿Tú, todo un hombre, sobre el burro, y el pobre niño, a su edad, 
caminando? 

¿Qué hizo el padre? Se bajó del burro y puso sobre él a su hijo. Así deambulaban por el desierto. 

Pasó por ahí otro señor que se detuvo a contemplarlos y dijo: 

— Chico sin piedad. ¿Tú eres joven y lleno de fuerzas, y permites que tu padre vaya caminando, 
mientras tú cómodamente montas el burro? Vergüenza debería darte. 

¿Qué hicieron? Caminaron los dos, uno de cada lado, junto al burro. 

Pasó un tercer viajero y viendo esa escena se lanzó a reír. 

— Fíjense qué espectáculo, ¡tres burros caminando uno junto a otro! 

¿Qué hicieron? Tomaron al burro y lo cargaron sobre sus hombros, y así caminaron. 

Las visibles raíces de nuestros conflictos 

Este cuento, se me ocurre, pinta bien el origen de los conflictos. Cada uno opina de manera 
distinta, y no hay manera de satisfacer a nadie. 

Viajamos en el auto. A mamá le molesta el sol. A mí me encanta el sol. El nene requiere del sol 
para leer su historieta. 

Cada uno reacciona, en el ejemplo dado, como individuo, fiel a sus necesidades o molestias. Eso 
puede generar un conflicto. Un conflicto que sólo será superado si alguien renuncia a su impulso 
individual. 

¿Y cómo puede resolverse un conflicto? Apelando a principios que no responden a tus intereses ni 
a los míos, sino a los de la humanidad y sus valores éticos. 

En este caso la ética, que es personal, es decir supraindividual, de las personas y no de los 
individuos, la ética ordena que mamá, la que más dañada puede resultar si dejamos entrar el sol, sea la 
respetada. 

 



60 
 

La salud del campo y el otro que tiene alergia 

Quiero que se entienda: no es que nos sometemos a mamá; nos sometemos a la ética que mide 
bienes y males, y mamá puede ser la mayor damnificada mientras nosotros, por nuestra parte, 
podemos sin mayor esfuerzo sacrificar nuestros deseos de sol. 

— No quiero estar sentado a la mesa — dice el pequeño, ansioso por ir a ver sus dibujos 
animados. 

— Sin embargo debes quedarte con nosotros — indica el padre. 

— ¿Por qué? Yo prefiero ver dibujos animados. Me aburro en la mesa. 

— La mesa no es para divertirse, es la ocasión de estar juntos y de hablar o de callarse, pero 
nosotros gustamos de compartirla. Los dibujitos animados los verás en otro momento. 

Este diálogo es posible si tenemos en claro qué es válido y necesario para todos, lo que nos une y 
liga, el valor de lo compartido, y que es privado y particular: la libertad y el gusto de ver dibujos 

animados o de colgarse de la rama de un árbol. 

El mundo de la persona, el mundo de valores superiores, es el que sirve para dirimir conflictos 
entre mis gustos y tus preferencias. Lo inferior se sacrifica a lo superior. 

Los dibujitos animados, es cierto, responden a tu libertad. Pero hay algo superior a ese impulso de 
libertad, y es nuestra convivencia y tu educación en y para la convivencia. Él dice: 

— Viajemos al campo, el aire libre, el césped, los árboles, todo eso es salud. 

Ella responde:     

— A mí me produce alergia. 

¿Qué hacemos? ¿Tiramos una moneda? ¿Habrá de someterse la mujer alérgica a la idea de salud 
que tiene su esposo? 

¿Usted cómo lo resolvería? 

Otro test: 

¿A veces no te dan ganas de gritar, de arrojar macetas, de abrir la boca y lanzar llamas, de tomar 
al nene y acercarlo a la ventana para ver si vuela? 

Di la verdad. 

También cuéntanos por qué no lo haces. 

¿Cómo fue que se nos vino la crisis encima? 

— ¿Qué pasó? — pregunta la gente. 

— ¿Cuándo pasó, cómo pasó? — es el interrogante que atosiga. 



61 
 

— ¿Cómo fue que perdimos los lazos entre nosotros, nosotros los padres, los hombres, los 
vecinos, y luego los lazos con nuestros hijos, con los que vienen después de nosotros, que ahora están 
tan lejos de nosotros, como si vinieran de otro planeta y se dirigieran a otra constelación? 

— ¿Qué pasó? ¿Cómo pasó? 

Isaiah Berlin lo explica en términos bastante convincentes: Hubo un tiempo, que fue toda la 
historia pasada, en que la Verdad, Dios, el Ideal, la Vida, la Felicidad o como quieran denominarlo, 
dominaba. La gente creía que había un objetivo supremo y que debíamos luchar y aun, si fuera 
necesario, sacrificarnos por él. 

Es cierto que hubo guerras intestinas entre las religiones, entre los partidos, y que hubo 

inquisiciones, guerras y matanzas, todo porque cada sector de la humanidad consideraba que él era el 
dueño de la Verdad, o del camino hacia la Verdad, que ha de ser única y de todos y para todos, y que 
los demás estaban equivocados, y por tanto debían ser exterminados. 

Todos aspiraban a lo mismo, aunque por caminos muy diferentes y a veces mortíferamente 
enemigos. 

Luego, comenta Berlín, surgió el Romanticismo. El mundo de la voluntad del Yo, del que no se 
somete a nadie, a nada, ni acepta autoridad alguna, sino que él impone su verdad. 

Es el hombre rebelde que tanto entronizó la poesía de Byron. Es el diferente, el horrible monstruo 
Quasimodo de la novela de Víctor Hugo, el distinto. Horrible pero noble, con nobleza de sí mismo, por 
así decir. Es el marginado que, lejos de acomodarse al bienestar y al éxito, se conserva a sí mismo y a 
sus vocaciones aun cuando la vida le fuera en ello. Es el romántico que va contra la corriente. Es la 
voluntad que se afirma. 

— Yo tengo dentro de mí la luz, el fuego, y quiero ejercerlos — dice el hombre romántico. 

Es el mito de Prometeo. 

¿Qué hizo Prometeo? Prometeo arranca el fuego a los dioses y lo lega a los hombres. Es castigado 
por ese motivo. Lo atan a una roca y allí un buitre, diariamente, le come el hígado, que vuelve a crecer, 
y así se repite esa escena eternamente. 

En Prometeo se juntan la creación y el sufrimiento, el precio que se paga. Es la vanidad de ir más 
allá de los propios límites la que produce el progreso, pero también, al costado, los sufrimientos que la 
acompañan. 

Del mismo modo en los románticos, el yo es enaltecido y encendido por el fuego de modelar todo 
un mundo, con una energía de gigante, y con una sensación de ser dios o de estar envuelto de un 
manto divino. 

Mueren jóvenes, y ven en la muerte una suerte de arrebato de los dioses que los envidian. 

No importa. Sólo importa vivir intensamente y quemarse en ese fuego de Prometeo, que da luz, la 
luz de sí mismo. 

El yo enaltecido 

Ese enaltecimiento del Yo, de su poder, de su ser divino o semidiós, lo expresa Hólderlin, el 
alemán, a comienzos del 1800 en su poema dedicado a Empédocles: 



62 
 

"¡Preguntad a ese joven! No os dé vergüenza. 

De un alma nueva salen las más sabias palabras si le preguntáis con seriedad por cosas grandes." 

Reléase y se verá cómo el joven ocupa el centro de la escena. Se preludian los grandes tiempos 

modernos, el culto al joven, al niño, al adolescente, porque en ellos ya está dado todo el fuego de la 
revolución, del cambio, del movimiento, hasta extinguirse — estaba de moda también el suicidio, para 
que no tuvieran que morir viejos— en la propia llama. 

Dice el poeta que no se consulte más a los viejos, a los que atesoran experiencia, sino a los 
jóvenes, porque en ellos está el espíritu de la grandeza. 

Esto de 1800 es un anticipo del culto y de la veneración del joven que tendrán como epicentro al 
siglo XX. 

El joven, el hoy, consumirse y consumarse, el fuego, el éxtasis. 

Después dice el poeta: 

"La naturaleza divina se revela a menudo 

divina a través de los hombres. 

¡Dejad entonces que se quiebre el vaso 

a fin de que no sirva ya para otro uso 

y lo divino se convierta en obra humana! 

Dejad morir a los felices, dejad que, 

antes de que les pierda lo arbitrario, lo fútil, 

lo afrentoso, los que son libres se inmolen con 

amor a los dioses en la hora propicia." 

Morir joven, antes de ser contaminado por la sociedad y todas sus rutinas, lo arbitrario, lo fútil, lo 
afrentoso, la moral de las buenas costumbres y otras morales. 

El romántico es rebelde. Quiere que el mundo empiece y termine en él. Está enloquecido consigo 
mismo. 

Ese es el origen del yo mismo que venimos a heredar nosotros y con el que no sabemos qué 

hacer. 

Los de antes tenían contra qué luchar 

Los románticos lo sabían. Ellos hacían literatura, poesía, música. No se dedicaban únicamente a 
pronunciar discursos acerca del sí mismo. Sabían hacerlo. Porque tenían contra qué luchar. Luchaban 

contra la tiranía, contra la desigualdad, contra las tradiciones esclavistas. 



63 
 

Ese yo mismo se erguía con el sentimiento de ser un delegado de Dios, un rayo de la corona del 
infinito, un gigante. 

Querían, como luego lo dirá Nietzsche, una raza de gigantes. Ese ideal luego se fue difuminando, 
quedó el yo mismo, yo quiero, yo soy libre, yo hago lo que quiero, pero sin objetivo y sin objeto y sin 

responsabilidad. 

Ellos anhelaron una raza de poetas. 

El siglo XX no dio a luz ni poetas ni prosistas, sino individuos sueltos, con un ego grandote, pero 
sin contenido, porque no tienen contra qué luchar y por tanto carecen también de objetivo para luchar 
a favor de algo. 

Scalabrini Ortiz había imaginado "el hombre que está solo y espera". Si está solo, pero espera, 
está bien, tiene algo por qué y para qué vivir. Pero si está solo y nada más que eso, porque no le cabe 
esperar, porque no sabe qué esperar, entonces no está solo, está desolado y tirita de frío porque estar 
desolado es estar sin sol. 

En este mismo orden de cosas escribió Beckett una obra de teatro que se llama Esperando a 
Godot. Algo así como esperando la nada, porque ese personaje, Godot, es el que nunca llega. 

Otros dicen que Godot se refiere a Dios = God. 

Primero el Yo soberbio lo pierde, considerándose dios él mismo luego lo busca, lo espera, lo 
necesita, al Dios Verdadero. 

El principio del espejo 

Antes regía el principio del espejo. Ese principio decía: hay un modelo de ser humano, un modelo 
de esposo, un modelo de hijo, un modelo de profesional, un modelo de artista, y tú, en cualquiera de 
las funciones que elijas en la vida, tienes que ajustarte al modelo que te corresponde. 

El modelo es el espejo. Te miras en él, te cotejas con él, te corriges ante él. 

El romanticismo derrumba los pedestales de los modelos. Ya no hay un modelo para hacer poesía 
ni para pintar ni para vivir ni para amar ni para cumplir con las reglas que los otros — los constructores 
del modelo— te imponen. 

De ahora en adelante descubres que hay un fuego dentro de ti, una linterna que tiene que 
iluminar tu camino con la luz que salga de tu interior. 

Es el endiosamiento del Yo. Yo soy el dueño de mi vida. Yo soy el dueño de mi verdad. Yo debo ser 
fiel a... mí mismo. La autofidelidad se ha vuelto la mayor de las fidelidades, y en muchos casos la única 
fidelidad practicable. 

Di tu palabra y quiébrate luego, sugerían. 

El que no reconoce a nadie en su existencia, fuera de sí mismo, sufre de la gran enfermedad del 
siglo, el narcisismo. 

¿Se acuerdan de Narciso? 

 



64 
 

Narciso 

Narciso era de Tespias. Era hijo de una ninfa, violada por un dios fluvial. 

Liríope se llamaba ella. 

Tiresias, el adivino, le dijo a Liríope: 

— Narciso vivirá hasta ser muy viejo con tal que nunca se conozca a sí mismo. 

Era muy hermoso y las mujeres se enamoraban de él. Desde joven él rechazaba a sus amantes, 

porque estaba orgulloso de su belleza. 

Entre sus amantes estaba la ninfa Eco, que sólo podía usar su voz para repetir gritos ajenos, 
como castigo por otros atropellos cometidos contra los dioses. 

Un día salió Narciso a cazar. Eco lo siguió, pero no era capaz de hablarle. 

— ¿Está alguien por aquí? — preguntó Narciso. 

— Aquí — repitió Eco. 

— Ven. 

— Ven— repitió Eco. 

— ¿Por qué me eludes? 

— ¿Por qué me eludes? 

— ¡Unámonos aquí! 

— ¡Unámonos aquí! 

Entonces apareció Eco y corrió contentísima a acostarse con Narciso, pero él la rechazó con 
soberbia. 

— Moriré antes de yacer contigo. 

Ella suplicaba en vano. Él se fue y la abandonó; amantes varios fueron, murieron en el camino y 
clamaron venganza contra Narciso. 

Artemis oyó la súplica e hizo que Narciso se enamorara pero que no pudiera consumar su amor. 

Llegó a un arroyo, claro como la plata, y cuando se tendió al costado, exhausto, se agachó para beber 
agua. 

Vio su imagen, se enamoró de ella. Al principio trató de atrapar y de besar a ese muchacho divino 
que había allí, pero luego se reconoció a sí mismo y permaneció embelesado contemplándose en el 
agua. 

¿Cómo podía soportar el hecho de poseer y no poseer al mismo tiempo? La aflicción lo destruía, 
pero se regocijaba en su tormento pues por lo menos sabía que su otro yo siempre le sería fiel. 



65 
 

Finalmente se mató y su sangre irrigó la tierra y de ella brotó la flor llamada narciso. 

El hombre que sólo se ve a sí mismo 

En sus últimas expresiones encontramos, en el romanticismo, esta idea de Nietzsche, que 

manifiesta la suprema soberbia y soledad del Yo, de este Creador que es Uno mismo, y que inclusive, 
para ser Uno mismo, desplaza a Dios de su sitial. 

"Los filósofos del futuro — dice Nietzsche— no serán dogmáticos. A su orgullo, también a su 
gusto, tiene que repugnarles el que su verdad deba seguir siendo una verdad para cualquiera." 

No es la benevolencia hacia los demás la que aquí lucha contra el dogmático, aquel que quiere 
imponer su opinión sobre todos los demás, no; es la actitud, al contrario, nada altruista sino totalmente 
egoísta, de que si es mi verdad, sólo la encontré yo, no sirve a nadie más que a mí, por tanto no tiene 
sentido que yo la quiera imponer o regalar a nadie. 

Este es el yo supremo, pero al mismo tiempo solo. Glorioso, y por eso mismo totalmente reducido 
a sí mismo. Uno mismo y nadie más. 

Después dice Nietzsche: 

"Bueno ya no es bueno cuando el vecino toma esa palabra en su boca. ¿Y cómo podría existir el 
bien común? La expresión se contradice a sí misma: lo que puede ser común tiene siempre poco valor." 

Si es común, no es bien. Si es bien, no es común. Solamente es bueno para mí. Si también es 

para ti, sugiere Nietzsche, uno de los dos anda equivocado, o uno piensa y el otro simplemente, 
automáticamente, lo imita. 

Nietzsche es el expositor supremo del supremo yo, supremo en su individualidad, en su ser uno 
mismo y en no tener nada en común con los demás 

¡No hay bien común!, dice Nietzsche. O bien o común. Usted elija. 

Hoy descubrimos que esa exaltación del yo, del individuo, ha cortado los lazos y la comunicación 
posible con los demás. 

Esta es la famosa crisis. 

Sólo que, cabe agregar, gente como Nietzsche confiaba en que todos pensáramos cada cual por 
cuenta propia y cada uno a través de su propio bien llegara a comunicarse con los demás y a formar de 
esa manera una humanidad 

Se equivocaron en el pronóstico. Fueron demasiado optimistas. Nos quedó el individualismo, pero 
el egoísta, no el pensante. Solos y sin conexión con los demás, por la crisis de la ausencia justamente 

de valores en común, que son los lazos comunicativos. 

Hoy ya sabemos todos cómo ser cada uno, cómo ser uno mismo; lo que no sabemos es cómo ser 
nosotros mismos, como ser con el otro mismo. Para ello será necesario establecer lo común, un espacio 
de retracción del uno mismo a favor de un proyecto compartido, la vida. 

Se hace camino al andar con otros 

Los románticos creían que todos, todos, absolutamente todos, en todas las generaciones, vamos 



66 
 

hacia la verdad, la belleza, la justicia, el bien, pero que cada uno debe ejercer su propio camino. 

Ahora quedó el propio camino. Pero no tiene adonde ir. 

Lo que Machado decía, en "su caminante no hay camino, se hace camino al andar", es que 

mientras tú te encaminas hacia el norte te cruzas con otros caminos, y otros imprevistos y finalmente 
terminas haciendo un camino que no te proponías. 

Es verdad. Pero para realizar ese camino que no te propones, tienes que proponerte un camino. 
La aventura del camino de Machado es posible, esa poesía y esa belleza de lo imprevisible, gracias a 
que caminas, y caminas gracias a que tienes adonde caminar, y ese adonde es válido en la medida en 
que lo compartes con otros. 

Compartir es compartir reglas, límites. Ellos no son el cuadro, no son la pintura; son el barato 
marco gracias al cual la pintura puede tener consistencia y presencia. Barato, pero indispensable. 

El drama del lobo estepario 

Constantemente se habla de crisis. Otros dicen crisis de valores. ¿En qué consiste la famosa 
crisis? ¿Por qué si estamos tan bien a veces estamos tan mal? 

Preguntas y más preguntas. 

Se me ocurre que la respuesta la dio Hermann Hesse al comienzo de su novela El Lobo Estepario, 
publicada en 1927. 

Él escribió: 

"La vida humana se convierte en verdadero dolor, en verdadero infierno sólo allí donde dos 
épocas, dos culturas o religiones se entrecruzan." 

Excelente planteo, a mi gusto. Somos una generación, mejor dicho un siglo de tránsito, entre el 
romanticismo enaltecedor del yo, derrumbador de muros, rebelde y feliz en su éxtasis de fuego, y una 
nueva era que se ha quedado con los despojos de ese Yo grandioso, que dice yo pero no se siente para 
nada grandioso, y que aún no ha llegado a construir el nuevo mundo que le corresponde. 

Estamos, digo yo, con cuerpo de siglo XX y alma de siglo XVIII. De modo que representamos en 
escena un personaje que, como los rostros de Picasso, tiene tantas caras que no tiene ninguna. 

Comemos a la mesa, o queremos hacerlo, con ceremonial y buen gusto de siglos pasados, y al día 
siguiente cada uno sale a correr enloquecido, solo, enchufado con aparatos en los oídos, en la espalda, 
y vaya a saber dónde más, a correr aeróbicamente y con teléfono celular en el bolsillo, para mejorar la 
calidad de vida. 

El lobo estepario, justamente, es este individuo que es cada uno de nosotros, lleno de ternura por 
una parte y lleno de ansiedad devoradora por otra. 

Ser lo que no somos, ser en contradicción, es ser en la fragmentación, ser en pedazos. 

Los hijos crecen en este clima y heredan de nosotros esos mensajes contradictorios y la 
concomitante angustia. 

Es tiempo de pensar, para modificar la vida. Hasta ahora nos hemos dedicado al discurso, al 



67 
 

análisis. Es tiempo de revisar la conducta. 

En lugar de padres somos terapeutas 

Del niño exigido, perseguido, presionado y reprimido de siglos pasados, se pasó al niño entendido, 

considerado, atendido en sus necesidades psíquicas tanto como en las físicas. 

Luego se fue patinando lentamente a lo que yo denominé EL MIEDO A LOS HIJOS. 

— No los toques que les haces moretones. 

— Que no sufran. 

— Que no se frustren. 

— Que no vayan a caer en nuestros propios errores. 

— ¿Y cómo sé yo que lo que hago por él, por ella, es bueno? 

— ¿Cómo hacemos — se preguntaron los padres— para no cometer errores? 

Lo mejor para no cometer errores, se sabe, es no hacer nada. Se empezó, por tanto, a hacer 
nada. Se borronearon los límites. Todo estaba permitido. 

Si rompía sillones, era porque jugaba y se expresaba de esa manera. Si pateaba la mesa con la 
comida era porque quería llamar la atención de sus padres. Por ese mismo motivo lloraba como un loco. 
Por ese mismo motivo se pasaba largas horas sin llorar y sin decir palabra y sin molestar a los padres, 
para castigarlos. 

Dejamos de ser padres, comenzamos a ser terapeutas de nuestros hijos, de los hijos del vecino, y 
a tener compasión por nosotros mismos. 

Sobre todo mientras decíamos que los valores supremos eran la verdad, la espontaneidad, la libre 
expresión; todos debían expresarse libremente, menos nosotros los padres por... miedo. 

Expresamos todo lo lindo, todo lo bello y florido y encantador. De los libros de texto y de los 
cuentos desaparecieron los relatos de hadas y otras historias donde aparecen personajes monstruosos, 

en los que se menciona la muerte, en los que hay escollos, caídas, muertes, heridas, además de amor, 
caricia y mariposas. 

Alguien decidió que los niños bien criados han de criarse únicamente con mariposas, de papel, 
claro... 

Las falsas dulzuras 

Alguien sugirió que en casa los niños deben estar solamente para el placer y la dulzura, que los 
problemas de los padres se les oculten, a ver si se contaminan, si sufren, si se les graba alguna herida 
en el alma. 

Entonces jugamos a la verdad parcial, y el resto lo arrojamos bajo la alfombra, que cada día crece 

más. En esa época fue que se puso de moda en los países del mundo, tanto los fríos como los nuestros, 
los tropicales y subtropicales, alfombrar de pared a pared, alfombrarlo todo. Para que los niños no 



68 
 

conocieran el color del piso ni de los mosaicos, y sobre todo la madera ajada y el mosaico roto. 

Nada ajado, nada roto, todo lindo. Lindo el nene en un mundo lindo. 

Apareció la nueva literatura infantil donde no pasa nada, donde los actores son buenos, virtuosos 

y encantadores, y siempre terminan tomando sol en algún país donde la capa de ozono no está 
agujereada. 

La esperanza que deberíamos cultivar 

Circunstancia, enseñaba Ortega, es nuestra segunda naturaleza. Es lo que te rodea. Circum, lo 

que está en torno. La vida es circo, aquella gran circunferencia que corresponde a la imagen del Coliseo 
romano, y tú estás a veces entre los espectadores, a veces entre los organizadores, y generalmente 
entre los actores, en el medio. 

El circo, la circunferencia, es tu circunstancia. Stantia, las cosas que están en torno, y que más 
que cosas son gente, sociedad, determinaciones y limitaciones que vienen desde afuera. 

En estos tiempos finiseculares más que nunca estamos tomando conciencia de la presión que el 
circum significa, la sociedad, la cultura, el Estado, y ni siquiera el circum inmediato, sino el gran circo 
del mundo que se ha vuelto una gran aldea intercomunicada, y todo influye en tu vida, lo que sucede 
en Thailandia y el crimen del niño ese de diez años perpetrado sobre otro, inglés como él, de dos años, 
y su ulterior crisis de llanto, cuando fue interrogado y preguntó cómo estaba la mamá del niño muerto, 
y dijo que lo lamentaba mucho. 

Caos y confusión de valores son los reyes universales. Como en la magnífica película de Quentin 
Tarantino, Tiempos violentos (en inglés se llama Pulp fiction), llena de sangre y asesinos que por un 
lado profesan un total desconocimiento, una fría ausencia de moral frente a la vida del prójimo, y que 
por otra parte son fieles a la amistad, discuten temas filosóficos, y gustan de guardar buenas formas 
sociales como pedir "por favor", decir "gracias" y otros modales de gente bien educada. Uno de los 
protagonistas es acribillado a balazos por un necio que no sabe manejar la pistola, y como ninguna lo 
hiere, el señor ese entiende que fue un milagro de Dios, y decide abandonar el crimen y dedicarse a la 

religión. 

Ese caballero, además, mientras mata revela una profunda cultura bíblica y recita versículos de 
Daniel o Ezequiel. 

Tiempos convulsos, revueltos, la Biblia dentro del calefón, el calefón dentro del cerebro, el cerebro 

dentro de la nada. 

Tiempos para resguardar el hogar, único refugio del pensamiento, del sentimiento, de los valores 
y de la diferencia entre el bien y el mal, lo superior y lo inferior. Tiempos de responsabilidad. Tú eres el 
espejo del mundo. El mundo es tu espejo. El mundo pequeño, pero el más grande es la familia. 

Mis amigos se llenaban los bolsillos... 

He aquí una breve historia de G. Schofman: "He visto a los pequeños muchachitos — y a mi hijo 
entre ellos— jugar y arrebatarse las nueces caídas por la tormenta, del gran nogal, que se halla frente a 
nuestra casa. Mis ojos siguen atentamente al mío: es un pésimo recolector. Cada vez que se abalanza 
sobre las nueces, alguien se le adelanta llevándose todo. 

"Ya veo que volverá a casa con los bolsillos vacíos. Ha heredado de mí esta debilidad: en mi 
infancia, tampoco yo podía llevarme nada. Mientras mis amigos se llenaban los bolsillos, yo no 



69 
 

conseguía alzarme con nada. 

"No está bien, no está nada bien. Es un mal índice para su lucha por la vida en el futuro. Mi única 
esperanza es que hasta que él crezca, el mundo se organice del tal manera que ya no haga falta 
arrebatar nada. 

Es mi única esperanza.” 

No llores por las nueces perdidas... 

Yo, hijos míos, tengo otra esperanza. Y no puede depender del mundo. El mundo tiene sus límites 

y no los podrás modificar. La sociedad de la competencia y del éxito produce frases de amor y 
solidaridad, pero son mentirosas. 

Reconoce ante todo la mentira, hijo mío, de tantos mensajes bondadosos que terminan 
vendiéndote zapatillas. Luego fíjate en tu circunstancia, qué puedes hacer para mejorarla, para 
superarla, para eludirla. 

Esto que te diré no es esperanza, es también realidad: 

No todos son iguales, hay muchos como yo y como tú, que no se matan por recoger el máximo 
posible de nueces, y sin embargo saben contentarse con menos, pero su riqueza consiste en otros 
valores que no se cotizan en el mercado. 

Esperanza es esperarlos. Están. También ellos, como tú, existen. No llores por las nueces 

perdidas. Alégrate con lo que tienes, y transfórmalo en tesoro. 



70 
 

Capítulo Cinco 

La felicidad y el éxito 

El sueño más antiguo de la humanidad 

Nosotros, además de querer vivir mejor, aspiramos a un sueño antiquísimo, tan viejo que da 
vergüenza pronunciarlo: la felicidad. 

La felicidad es un fragmento de poesía que se vivencia — no necesariamente en libros ni en la 
cultura de las universidades ni en la de los sabios diplomados— en cualquier momento de la existencia 
cotidiana. 

La felicidad, insisto, es un fragmento de cosa fresca y estimulante, ese algo que en un instante te 
hace pegar un salto y te transporta en un breve éxtasis más allá de todos tus problemas cotidianos y te 
hace sentir que ahí, en momentos como ése, exactamente ahí, está el sentido de la vida. Ese no sé 
qué, que decía Juan de la Cruz, repito, que se alcanza por ventura. 

Es vida interior. Desde el interior se degusta, se saborea. Es cuando el saber se eclipsa y el sabor 
se impone. 

El éxito es hacia afuera, hacia los otros, pero sin ellos. La felicidad es hacia adentro, gracias a los 
otros. 

El éxito es convulsión y ansiedad, no descansa nunca, quiere más y más, es insaciable, tenso. La 
felicidad se mide por el grado de serenidad que produce, esa sensación de estar bien, de sentirse una 
buena parte de un buen mundo. 

Estar bien. No es lo mismo que el bienestar. El bienestar ayuda, es elemento que proviene del 
éxito, del mundo exterior. 

Del mundo exterior toma la hormiga su pesada carga y la conduce a su recinto privado. Ahí la 
disfruta. 

Del interior al exterior, es el camino del aprendizaje. Del exterior al interior es el camino de la 
aplicación del aprendizaje, del placer, de la fruición. 

No se oponen felicidad y éxito. Pero hay una tendencia en el mundo actual y hace que los padres 
fundamentalmente piensen en el éxito de sus hijos. 

Tener hijos exitosos sería el éxito de los padres. 

Hijo mío, colega mío: 

— El éxito es herramienta, medio. El fin eres tú, tu vida medida con tus parámetros, no con los 
ojos de los otros. Los ojos tuyos dependiendo de los otros saben de envidia y competencia, de 
hostilidad y odio, de superar al otro, de crecer sobre sus escombros, de lucha. Colócale un límite al 
deseo de éxito, ponle un freno. Lo contrario es desenfreno, y vivirás únicamente hacia afuera, para la 
aprobación de los otros que son nadie, y te transformarás en nadie. ¡Límites, hijo, límites! 

Descansa el séptimo día. 



71 
 

Tómate un día a la semana, al mes, para construir el templo del mundo interior, dentro de ti, 
dentro de tu casa, dentro de lo que hay en casa, esposa, hijos, padres, amigos, gente que no está para 
producir nada, salvo amor. 

En el éxito te miden por lo que produces. Homo faber. En la felicidad te despojas de toda 

medición. Eres. Somos. 

Entonces, dicen los creyentes, Dios está presente. 

Cómo valorar y cómo evaluar a nuestros hijos 

Sí, decimos felicidad, pero vivimos para el éxito. Y así educamos a nuestros hijos. Un aplazo en 
matemáticas, un logro en física, una medalla en gimnasia, son los que ocupan nuestra conciencia. 

— ¿Cómo son sus relaciones humanas? ¿Cómo vive lo que vive? 

Eso no se computa, no da notas, no produce diplomas y, en consecuencia, se nos escapa de la 
vista. 

El mayor pecado es no haber sido feliz, según Jorge Luis Borges. 

Nuestro mayor pecado, el de la pareja, el de los padres, es tener como única opción el éxito, la 
ganancia, el superar a otros, y no desarrollar paralelamente un mundo interior, el del sabor, el del 
sosiego que permite vernos los unos a los otros y valorarnos. 

¿Sabes qué es valorar? Dar valor. A esa flor que escogiste, a esa flor que cultivaste, enseña el 
zorro al Principito, la haces valiosa, y en ese valor encuentras tu bien, tu dicha. 

El éxito sólo conoce el valor del Mercado de Valores. 

Debes distinguir, hijo mío, el límite que separa el valorar del evaluar. Se evalúa aquello que 

produce una utilidad, un servicio. En el colegio, en la universidad, se evalúa cuántos conocimientos 
tienes sobre la cantidad que debes tener. Porque colegio, universidad, sistema educativo, sociedad, 
todos están al servicio de la utilidad, del éxito. 

Por eso evalúan el rendimiento de cada cual. 

Por eso se dice "rendir examen". 

Y es indispensable el éxito, el ser evaluado, el rendir bien, es parte de la vida práctica y de sus 
necesidades ligadas en última instancia a la subsistencia, casa, comida, salud, artefactos, confort. 

No debes abstenerte de nada de ello. Tan sólo debes aprender a colocar límites. Tanto de mi vida 
le dedico al éxito y tanto otro le dedico, invierto en felicidad. 

Entonces el otro ya no es alguien que sirve para algo, sino alguien que te es valioso meramente 
porque existe, y frente a él también te sientes valioso, no examinado, no rendidor, sino simplemente 
persona, humano, amor necesitado de amor. 

Cuando eso se siente, cuando eso se logra se saborea la dicha, que es el sentido de la vida. 

El éxito es medio. La vida, el sentido de la vida, hijo mío, ése es el fin. No desdeñes al primero. Pero 



72 
 

no te olvides del fin, te lo ruego. 

La diferencia entre el vidrio normal y el espejo 

Cuentan del Rabí de Dubno la siguiente historia: Llamó el maestro a un discípulo y lo colocó frente 

a la ventana y le dijo: 

— ¿Qué ves? 

— Veo la gente que pasa por la calle, las casas de enfrente, los carros, los caballos, el sol, las 
hojas volando al viento... 

— Ahora ven que te mostraré otro vidrio. 

Y le trajo un espejo. 

— Mira y cuéntame qué ves. 

Asombrado, el alumno miró y dijo: 

— Veo mi propio rostro. 

— ¿Sabes qué diferencia hay entre este y aquel vidrio? 

— No, maestro. 

— El de la ventana permite ver a los demás. Este, el espejo, es también un vidrio e impide ver a 
los otros. Te ves únicamente a ti mismo. 

— ¿Y eso qué significa, maestro? — preguntó el alumno, que no captaba el mensaje en esa 
comparación tan obvia. 

— Te diré lo que significa. Este vidrio, el espejo, se hace espejo cuando del otro lado se lo cubre 
de una sustancia relativa a la plata. 

— ¿Entonces...? 

— Lo que estás mirando, entonces, es la plata. Cuando la plata es el objetivo único de la mirada 
humana, se deja de ver a los demás y se ve tan sólo a uno mismo... 

El éxito, bien lo sabemos, se traduce tarde o temprano en plata. Es lo que más queremos. 

Por eso no nos vemos, por más que nos estemos viendo. 

Cómo hacer de cada encuentro un significado 

¿En qué consiste lo humano del hombre? En que es interior. 

Todo lo existente es hacia afuera. Todo lo que vive está en absoluta dependencia del exterior, de 
la estimulación que le venga del mundo, del medio ambiente en que se encuentra. 

También nosotros somos exteriores. Como exteriores vivimos, morimos, sentimos, nos 



73 
 

empapamos con la lluvia, nos quemamos con el sol, nos caemos por causa de la tormenta, nos 
alegramos, a veces, con algo bello que ven nuestros ojos, o la tersura de una piel que rozan nuestros 
dedos, o... la plata y lo que se puede comprar con la plata. 

Todo eso nos ocurre. La vida nos ocurre. Es decir, nos sale al encuentro e influye en nosotros y 

determina nuestros pasos en más de una ocasión. 

También encontrarte a ti, amor, amada, es algo de ese azaroso mundo exterior, del cual dependo, 
dependes. Sin embargo, nuestro encuentro fue encuentro no porque nos hayamos encontrado — valga 
la fatigosa redundancia— sino porque hicimos, cada uno por su lado y los dos juntos, de ese encuentro 
inesperado, imprevisto, un encuentro. 

Quiero decir que para nosotros todo lo exterior es interior, se torna interior, o nada es. 

Si paso al lado de una encina y nada sucede dentro de mí, no hubo encina. Si un niño alza la 
mano y busca la mía, y estoy ensimismado y no lo percibo, no hay niño, no hay yo frente al niño, no 
hay nada. 

Todo en mí, ser humano, todo es interior. Eso es lo humano del ser humano, su interioridad, 
llámala como quieras, corazón, mente, psiquismo. 

Yo le digo mundo interior. Es el único mundo que habitamos, no hay otro. 

El mundo interior decide el sentido del mundo 

En el Himalaya o a la vuelta de mi casa, siempre estoy conmigo y todo lo que me sale al paso; si 
es que lo capto y si es que influye en mí y tomo conciencia de su presencia, es porque ingresa dentro 
de mi procesadora interior. Por tanto, en calidad de interior es que existe, y por cierto que existe fuera 
de mí, ese árbol, ese niño, esa montaña, ese edificio, esa mujer, por cierto que son ajenos a mí, están 
afuera. 

Pero — insisto— en cuanto se relacionan conmigo, la relación puede darse en el instante en que 
se me hacen interiores, recorren el mundo de mi interioridad y, como en la computadora, ahí se 
archivan, se acomodan, se clasifican, se ordenan. 

Eso que hay ahí afuera — y no hago más que repetir la lección de los grandes filósofos— es 
simplemente ALGO. 

Como decía Ortega y Gasset: "Yo jamás he visto un ser humano". 

Tenía razón. No existe el hombre. Existe Juan Carlos, Pedro, Ramón, Graciela, Jaia. 

¿Quién vio alguna vez al hombre? Nadie, nunca. Porque no existe. Hay sujetos, individuos, ALGOS 

con los que uno se encuentra en su paso y se tornan, en la relación, ALGUIENES. 

Tú lo miras, tú lo ves, y claro que no tomas conciencia de la elaboración interior que haces de 
estas ocurrencias; lo ves y te dices es un hombre, es un gato, es una piedra, es un semáforo. Tú le 
pones la etiqueta. 

Ahí hay algo y tú le pones la etiqueta. En consecuencia ese algo se vuelve gato, piedra, semáforo, 
hombre, porque tú le proyectas ese ser y lo haces ser, en su relación contigo, eso que es. 

Tú, es decir, los focos, las usinas y las turbinas, y la sensibilidad de tu mundo interior, que es tu 



74 
 

experiencia, tu pasado, tu memoria, tu inteligencia, tu lógica, tu cultura, tus crianza, tu educación. 

Mundo interior. 

Ese es tu mundo, hermano ser humano. Donde estés, estás siempre dentro de ti. No es necesario 

que lo sepas; tampoco sabe el pez que está en el agua. 

El amor no existe; tú lo inventas. El hijo no existe; existe "eso" nacido del vientre de una mujer. 
Llamarla madre, llamarte padre, llamarlo hijo, es crear tres mundos dentro de un mundo. 

No están afuera, los hijos, los seres queridos, están adentro, sumamente adentro, por eso placen 

tanto, por eso duelen tanto, por eso desesperan tanto, por eso son tan valiosos. 

La música interior 

La felicidad es el interior, la composición de interiores. 

Sin plata. Sin intereses en juego. Sin éxito. Es decir, sin superioridades ni conquistas en diversos 

terrenos de la vida. El conquistador que es el hombre, la madre, el hijo, regresan a casa y se despojan 
de esa función que el éxito impone. 

En casa tenemos que ser y no tener. Dejar a un lado las máscaras, los títulos, los instrumentos de 
dominación. 

Ser. 

La música interior. 

Lejos del mundanal ruido. 

Por ese lado han sido los sabios. 

En el mundo de antaño, los sabios no eran los que sabían más sino los que sabían vivir. Ese saber 
nos falta. Sabiduría de la vida, título de uno de mis libros. 

Sabemos ganar plata, cuidar plata, gastar plata, invertir plata. Hay que aprender el regreso, que 
es el retorno a casa, a uno mismo, a la música interior que debe ser cultivada por cada cual. 

La felicidad siempre tiene rostro de poesía. No la que se escribe, la que se vive. 

Homo poieticus. 

Felicidad no es diversión 

Felicidad es adentro, diversión es afuera. La gente al divertirse le dice SALIR. 

— ¿Adonde salimos este fin de semana? 

— ¿Salieron? ¿No? ¿Por qué, hubo algún problema? 

Salir es salirse, huir de sí, perderse entre los otros, y eso es la diversión. Divertirse es verterse, 
verterse entre otros, dividirse, fragmentarse. 



75 
 

Salir es divertirse. Huir hacia los otros, hacia el ruido. La diversión se acompaña siempre de ruido, 
de gentío. Al menos esa es la idea que reina en la sociedad contemporánea. 

Inclusive hay una especie de mandato de diversión. A veces los padres persiguen a sus hijos, a 
los introvertidos, a los callados, a los que gustan de la soledad, y los consideran desdichados porque un 

sábado a la noche se quedan en casa, no salen, y se regodean escuchando música, leyendo, o mirando 
el techo, o pensando, o fantaseando... 

Es que la diversión es la reina suprema de esta sociedad que conoce sólo el afuera y nunca el 
adentro. 

Una hija que no sale es vista como problemática. 

— ¿Che, no le pasará algo a la nena? — pregunta la madre al padre. 

— ¿Y si la llevamos a un psicólogo? — sugiere él, en su afán de sacar a la hija de ese estado que 
él considera de tristeza. 

Y puede ser que la lleven y pueden ser que la traten, y puede ser que comiencen a hacer de ella 
un ser problemático. Pongan límites a la diversión, al prejuicio de la diversión, de que el que no se 
divierte no es normal. 

Quizá se divierta más que usted. Quiero decir, tal vez no esté bailando, cantando, tirando cohetes 
y sonriendo todo el día, pero en su interior tenga mucho mundo, y abundante alegría, de esa que no 
estalla como música de altoparlante, pero que sin embargo suena. "La soledad sonora", decía el poeta 

español. 

No, no se debe confundir alegría, o felicidad, o estar bien con diversión. La diversión tiene efectos 
sociales, exteriores, y como tal seguramente implica una cuota de salud. 

Pero no es ley de Dios, es ley de sociedad. Y saber distinguir de dónde vienen nuestros valores, es 
el acto primordial de la autoeducación y de la educación de nuestros hijos. 

Salir es ir hacia los otros, perderse entre ellos, cobijarse en el gran ruido, disfrutar del calorcito de 
estar con todos los demás. Nada malsano hay en ello. Pero eso solo no es vida. O termina siendo 
existencia vacía. 

Al salir añádase el entrar. Entrar es recuperarse. El único ingreso que no produce ingresos. El 
ingreso, hacia adentro, del regreso, no hacia atrás sino hacia el punto de partida, yo, tú, nosotros, la 
casa, la familia, el hogar. 

Cómo se busca y cómo se encuentra un tesoro 

Erase un hombre — se narra en Las mil y una noches— que una noche soñó hermosas visiones. 
Esto soñó: 

En un pueblo cercano, bajo un puente cuidado por un erguido gendarme, entre las piedras del río 
yacía un refulgente tesoro de piedras preciosas y riquísimas joyas. 

El hombre despertó a la mañana, todo convulsionado, y con suma premura ensilló su caballo y 
cabalgó largos kilómetros, mañanas, tardes, noches, hasta arribar en cierto mediodía al pueblo de su 
sueño. 



76 
 

Siguió y encontró el puente. Era tal cual lo había visto en el sueño. Estaba el gendarme, el mismo, 
con su bigote, su gorra de visera, orgulloso, erguido. Se acercó. Abajo fluía el arroyo. Se bajó del 
caballo. Se acercó a mirar. 

El gendarme lo detuvo. 

— ¿Qué haces, quién eres? 

— Soy un humilde panadero y vengo de un pueblo vecino. 

— Para qué vienes. 

— Es que... — titubeó y tuvo miedo el forastero— es que... 

— Habla de una vez. 

— Es que... te diré la verdad. Soñé que en este pueblo, bajo este puente, había un grandioso 
tesoro de piedras preciosas y joyas varias. 

El gendarme lo miró con atención. 

— Te diré algo — respondió el gendarme—. También yo tuve noches atrás un sueño como el tuyo. 
Te vi a ti tal cual, en el sueño, con esa misma facha que tienes. Vi tu casa, vi tu cama y de pronto bajo 
tu cama vi ese tesoro que tú mencionas. 

El panadero se quedó petrificado. Besó al gendarme, montó su caballo y con urgencia regresó a 
su casa. No alcanzó a abrir la puerta, la derribó. 

Corriendo fue a su cama, la levantó y sí, allí estaba el tesoro. 

El mensaje es elemental, y hay que recordarlo, realimentarlo: SÍ hay algún tesoro, no lo busques 
afuera. Está bajo tu cama. Y si no está, procura que esté. 

La gente busca divertirse y se olvida de ser feliz 

Felicidad es lo propio, diversión es lo que establecen otros. La diversión es pan y circo y requiere 
constantemente de algún lugar público con mucha gente, cuanto más gente más garantía para la 

diversión. 

La diversión suele ser ruido. Voy al café, vamos al café con amigos, queremos hablar, y los 
dueños del café, de ese café, de todos los cafés del mundo, te lanzan llamaradas de ruido, de música o 
de informativos, más pantallas gigantes de televisión. Ruido, imágenes. 

Temen que no sepamos divertirnos solos. La felicidad, de algún modo, se relaciona con la soledad 
y con el encuentro de las personas sin intermediarios de aparatos, programas, shows. 

Desnudez de uno consigo mismo, o con el otro. Por unos instantes. La diversión se programa, la 
felicidad ocurre. 

Ocurre si estás dispuesto a que te ocurra, es decir a prescindir de programas y prejuicios 

prefabricados. 



77 
 

No le temas a la soledad ni a la desnudez. 

La soledad sonora, decía el poeta. Cuando no se habla a nadie, se habla consigo mismo, y se 
percibe al otro, y amanece el misterio, y entre las tinieblas parece vislumbrarse el perfil de Dios que 
pasa. 

Y cuando auténticamente se está con otro no es necesario hablar, o no importa lo que se diga, 
porque uno se dice a sí mismo. 

Cultivar y esperar, esperar 

El éxito conduce a la gran fiesta, al ruido, al champagne, al baile, al grito de alborozo y a la gran 
risa. 

La felicidad no conduce. Es haber llegado, y en silencio, y con los ojos deslumbrados. 

Dura lo que dura. Se va y volverá. Espérala, que volverá. Aprende a esperar. Hasta que llegue, 
cultívala, prepárale las condiciones. 

Dale al éxito todo lo que le corresponde, y date algo a ti mismo, resérvate algo para ti. 

Tres nombres tiene la persona, enseña el Talmud. Uno, el que le dan los padres. Otro, el que le da 
la sociedad. Otro, el que uno mismo se va formando. 

Rilke, el poeta, añade un cuarto nombre: el nombre que te inventas y guardas en secreto para 
cuando Dios quiera llamarte. 

Ulises y las sirenas 

Ulises y sus compañeros navegaban por los mares. Se le advirtió a Ulises el peligro que se 
avecinaba. 

¿En qué consistía ese peligro? En un canto encantador, arrobador; el canto de las sirenas. 

Las sirenas, a diferencia de las actuales, eran seres fascinantes, combinación de femineidad y 
aves monstruosas, que cantaban maravillosamente y la finalidad de su canto era atrapar víctimas que 
luego devoraban. Atractivas pero criminales. 

¿Qué hizo Ulises? Ordenó a sus compañeros que lo amarraran al palo mayor de la nave, de modo 
que cuando surgiera el canto de las sirenas lo oyera, pero no pudiera moverse para ir detrás de ellas. Y 
al resto de la gente le puso cera en los oídos. 

Así se hizo. El canto de las sirenas comenzó y Ulises, amarrado al palo, se volvía loco por 
desatarse y correr tras de esas voces. Pero los amigos cumplieron con lo prometido, y lo amarraron 

más aún. Y se salvaron. 

Las sirenas quedaron muy defraudadas, y los valientes griegos quedaron vivos. 

Más adelante los esperaba otra amenaza. Debían pasar por un estrecho que tenía dos puntas, en 
una estaba el monstruo Escila y en la otra Caribdis. 

Alejándose de uno caían en las fauces del otro. Era, por tanto, difícil tarea pasar por ese estrecho 



78 
 

y sobrevivir. Escila logró atrapar con sus múltiples cabezas y brazos a varios navegantes que se 
descuidaron y se acercaron a él, y los devoró. 

Cuando terminó esta aventura, dice la Odisea, Canto XII: 

"Detuvimos — narra Ulises— en el acogedor puerto nuestra bien construida nave, cerca del agua 
dulce. Mis compañeros desembarcaron y se pusieron a preparar con suma destreza la comida. 

"Después que aplacaron el deseo de comer y beber, comenzaron a llorar, porque se acordaron en 
seguida de los compañeros a quienes había devorado Escila, arrancándolos de la nave. 

"Luego, mientras lloraban, les sobrevino un profundo sueño.” 

Las tentaciones de la vida 

He aquí por qué, decía Bruno Bettelheim en su Psicoanálisis de los cuentos de hadas, hay que 
retomar el relato de los mitos, de las grandes aventuras y epopeyas de los pueblos: porque en ellos se 
encuentran los elementos capitales de la vida en sus expresiones paradigmáticas. La verdad, toda la 

verdad. 

La verdad es el mar, el heroísmo de Ulises, la aventura hermosa, el final feliz. Pero también son 
las sirenas, esos cantos que atrapan y que luego arrojan a fauces desconocidas. 

El canto, hijo, es el placer inmediato. Es la gran tentación. Es las ganas de beberlo todo, atraparlo 
todo, vivirlo todo ahora mismo, en bruto. 

Las sirenas, las auténticas sirenas del relato citado, no están como decorado. Cantan y es el cebo 
para perderte luego. 

Hemos de vivir el presente, pero lo humano se caracteriza por su capacidad de proyectar un 
futuro y si es necesario sacrificar, a veces, placeres inmediatos y de bajo relieve por una felicidad que el 

tiempo debe enhebrar. 

Lo grandioso de Ulises es que no renuncia al canto. Ordena que se lo amarre con mil sogas al palo 
mayor de la nave, para que pueda oír la arrobadora melodía, disfrutar de su belleza, pero no caer en la 
trampa de la muerte. 

Esta es una antiquísima teoría que se llama "la del justo medio". Evitar los extremos. Averiguar 

qué se puede libar de cada flor y alejarse de las plantas venenosas que se presentan en atractivos 
colores. 

Es la teoría de la prudencia. Hoy la prudencia no está de moda. Las motos las usan los hijos pero 
las compran los padres, y el azar hace de las suyas. 

El siglo XX anunció la orgía de la vida, el baile de Dionisos, la desmesura como alta expresión del 
sí mismo. 

La cosecha de estas tesis no es muy halagüeña. Digamos que para correr a 200 kilómetros por 
hora, algo que debe ser seguramente extático y apocalíptico y apoteósico, hay que saber correr. 
Digamos que, en consecuencia, el que no sabe correr más vale que viaje a 80. 

Un amigo mío odiaba a su yerno porque jugaba a las cartas. Le dije que no era algo tan 
terrorífico; después de todo, le expliqué, mejor que juegue a las cartas y no que le pegue a tu hija. El 



79 
 

problema, me explicó, no era que jugara a las cartas, sino que no sabía jugar... 

Los que saben jugar, que jueguen. Los que saben correr, que corran. Los que saben nadar en alta 
mar, que naden. Los demás que se atengan al justo medio, hasta que logren superar esa marca y llegar 
a los arrobos que los extremos prometen, si se saben amarrar a algún mástil seguro y terminante. Si 

no, mejor ponerse cera en las orejas, si se es incapaz de resistir el canto de las sirenas. 

Amarrarse, limitarse. Eso es de sabios. La aventura guiña ojos de dulzura infinita a nuestros hijos. 
Ellos piensan: 

— Me arrojo al mar, me entrego al prometido deleite, no me pasará nada, sabré cuidarme, no te 
preocupes, mamá, no tengas miedo, papá... 

El que sea padre, la que sea madre debe jugarse en la afirmación del miedo y de la preocupación. 
Esta condescendencia con los hijos, esta ausencia de límites ante la probabilidad de cantos que cuestan 
la vida, debe ser desechada. 

Lo digo claro: hay que intervenir, y con firmeza. Es tu hijo, es tu responsabilidad. 

La verdad de la vida 

Llegaron al puerto cansados, deshechos, destrozados y con la muerte de los amigos a cuestas. 
Tenían hambre, tenían sed. ¿Qué hicieron? Hicieron su cena, abundante, rica, apetitosa. Terminaron de 
comer. 

Entonces, sólo entonces, practicaron el debido duelo por los amigos perdidos. Primero comieron, 
bebieron, después lloraron, y finalmente, entre una cosa y otra, se durmieron dulcemente. 

Esta es la verdad, toda la verdad. Aldous Huxley comenta el fragmento de la Odisea y dice: 

"Homero prefirió decir la verdad. 

"Sabía que inclusive los que sufren la más cruel de las aflicciones, necesitan comer; que el 
hambre es más fuerte que el dolor, que la necesidad de satisfacerla se antepone a las mismas lágrimas. 

"Sabía que los hombres expertos continúan procediendo diestramente y encontrando una 
satisfacción en los actos que realizan, incluso cuando los amigos acaban de ser devorados, e incluso 
cuando no se trata de otra cosa sino de hacer la cena. Sabía que una vez llena la alforja, y sólo cuando 

ésta lo está, los hombres pueden entregarse a la aflicción, y que la tristeza después de haber cenado es 
casi un placer. 

"Y por último sabía que, así como el hambre se antepone a la congoja, así el cansancio, al 
sobrevenir, acorta su curso y la sumerge suavemente en un sueño que hace olvidar todos los pesares. 
En una palabra, Homero rehusó tratar trágicamente el tema. Prefirió decir toda la verdad." 

Hágalo usted. Eduque con toda la verdad. La de los días de sol y la de los días de sombra. No 
engañe a su nena con frases altisonantes. La verdad es que no sólo de pan vive el hombre, como reza 
en la Biblia, pero ante todo el pan. Y cuando el pan ya se da, entonces no es suficiente, y se necesita 
algo más, el espíritu, para dar sentido a la supervivencia procurada por el pan. 

Sobrevivir. Vivir. Vivir para algo. Estos son los estadios sucesivos. 

— ¡Toda la verdad, por favor, toda! 



80 
 

Aprender a admirar 

Para todo hay que educarse. Nada nos cae graciosamente del cielo. Cultivar el gusto, aprender a 
distinguir. Y para aprender se requiere una condición fundamental: la humildad. 

¿En qué consiste? En dejar de saber. Por un instante, por un rato, suprimir o suspender lo que 
uno tiene aprendido y sabido, borrarlo para enfrentar el mundo, como por primera vez. 

Este pájaro que me deslumbra desde el balcón mientras escribo estas líneas, este pájaro me 
deslumbra siempre y cuando yo no me proponga conocerlo; es decir, si no pretendo apresarlo en las 
mallas de mis cajas de caudales de saber, alcanzaré a percibirlo en su vera y absoluta realidad. ¡Nuevo, 
inédito, admirable! 

Admirar es dejar libre eso que uno mira. Entonces admira. Ad, en latín, hacia afuera. Yo me 
vuelco afuera, en lugar de tomar a eso o a ése y comprimirlo dentro de mi prisión personal. 

Admirar, decía Cari Rogers, es tomar al arco iris y dejarlo ser arco iris tal cual es. Lo contrario de 
admirar — que es verdaderamente amar—, lo contrario es manipular. 

Dice Rogers: 

"Cuando contemplo una puesta de sol no digo: suavice un poco el naranja en el lado derecho y 
ponga un poco más de púrpura a lo largo de la base, use más rosa en el color de la nube. No lo hago. 
No trato de controlar una puesta de sol. La admiro a medida que pasa." 

No la controlo, la dejo ser, y humildemente me pongo a su disposición a ver qué es la puesta de 
sol y no a manipularla, a hacer de ella lo que yo quiero que sea. 

Eso es la belleza, enseñaba Kant, algo que no te sirve a ti, sino que tú te pones a su servicio, a fin 
de tomarla tal cual es en sí, y no para ti. 

¿Puedo llegar a contemplar a mi esposa, a mi hijo, como una puesta de sol, y no controlarlo, no 
manejarlo? No, no puedo y tampoco debo. No son obras de arte, no son arco iris, no son objetos, son 
sujetos como yo, falibles. Amar es intervenir, corregir, evitarle al otro la caída, ayudarlo en el ascenso. 

Ese es mi deber de padre. Cari Rogers en este punto se expresa en términos tajantes: 

"Aun con nuestros hijos, los amamos para controlarlos y no porque los apreciemos." 

Apreciar es un arte. Es dejar que sea el otro, lo otro, lo que es. 

Primero debes apreciar a tus hijos. Luego has de ver en qué puntos requieren de tu apoyo, de tu 
guía, de tu intervención a favor de ellos, insisto. 

El gran examen de conciencia consiste en decirnos qué hacemos por nuestros hijos para nuestros 
hijos, y qué hacemos por ellos pero, en realidad, para nosotros, para nuestro egoísmo, para nuestra 
necesidad de ser necesitados. 

El mundo a domicilio 

Comenta Denis de Rougemont, en su libro La aventura occidental del hombre: 



81 
 

"Sé muy bien que la vida religiosa más intensa ha significado desde hace mucho ascesis y 
renunciación, tanto en Occidente como en Oriente... 

"Por lo tanto no es en modo alguno fácil ver a primera vista cómo una era técnica pueda conducir 
a religiones. 

"La ascesis era en verdad un esfuerzo por oponer resistencia a la técnica en su forma primitiva, 
casi como el misticismo fue un movimiento en cuya virtud se iba más allá del dogma formulado... pero 
ambos se apoyaban en el objeto de su renunciación y dependían estrechamente de éste. 

"La ascesis de mañana difícilmente podrá cobrar la forma de un retorno a la naturaleza — al 
trabajo manual de Gandhi, por ejemplo— puesto que la técnica será la que haga posible este retorno al 

dar lugar al ocio. 

"Y en cuanto al misticismo, presupone por sobre todo un conocimiento exacto del dogma. El 
misticismo florece simplemente gracias a los dispersados reflejos del dogma y el letargo en la cultura 
de que está impregnado. 

"Por ello el conocimiento de los dogmas y de las opciones fundamentales de nuestras religiones 
serán en el futuro la primera condición de las herejías y gnosis que están destinadas a aparecer... 

"La televisión y la radio entregan el mundo a domicilio." 

Estamos en el mundo, decían los pensadores de antes. Ahora sabemos que el mundo entra a casa 
por televisión, por radio, por cables y por teléfonos inalámbricos. 

Y sin embargo, lo cierto es que a pesar de tanta conexión crece la incomunicación y en algunos 
momentos, aunque el mundo nos sea entregado a domicilio, dejamos de saber por qué y para qué 
estamos en el mundo. 



82 
 

Capítulo Seis 

Diario íntimo de Juan Carlos Paternovo 

"Nace la nena, toda rosadita, toda redondita, toda angelical y la miramos. Es un regalo del cielo, 
decimos. 

Después aparecen los hermanos, cuñados, tíos, y sobre todo los abuelos, y opinan, observan, hacen 
resaltar el detalle de los ojos o de las pestañas o del pelito o de la forma de la nariz, ya que la nena a 
alguien tiene que parecerse, por cierto. 

Es una algarabía. 

Después viene el crecimiento físico. Hay que pesarla, hay que llevarla al pediatra, hay que calibrar 
la leche, la papilla, los jugos. La salud. 

Felizmente duerme bien, no como otras nenas que... 

Felizmente come bien, no como otras nenas que... 

Felizmente sonríe siempre que la mamá se acerca, no como otras nenas que... 

Pasan los primeros meses. La nena está rodeada, en su cuna, de cubos, aros, plásticos de toda 
forma y color, y encima de la cuna tiene unos móviles que le hacen guiños para que los mire y se excite. 
Es extraño porque lo que más excita a la nena es la sábana y la chupa, la chupa. También el dedo de 
papá es sumamente sabroso. 

Lo importante es estimular a la nena, su motricidad, su visión, su audición. En ese punto estamos 
en casa algo divididos mi mujer y yo. Ella dice que lo más educativo es María Elena Walsh; yo sugiero el 

Vals de las Flores de Tchaikovsky. Por cierto que no es menester contarles qué música se impone sobre la 
cuna de mi, perdón, nuestra, nena. 

Me olvidaba: se llama Mercedes. 

Mi esposa es de Mercedes; además, como ella dice, es un nombre muy hermoso. 

— Nombre de auto — le dije la primera vez que la vi, como piropo, y ella estaba encantada—, de 
auto fino... 

Pero esto debe quedar bien en claro: podemos divergir y disentir en muchos puntos, todos 
secundarios, pero en lo fundamental mi esposa y yo concordamos: hay que estimular a la nena para que 
su psique se llene de sensaciones y su motricidad, que es su primera inteligencia, pueda ejercerse con 

todo despliegue creativo. 

La nena insiste en que todo lo que se le acerca tiene una función primordial: ser chupado. 

No obstante confiamos en que esa firma de juguetes didácticos, tan famosa en el mundo, sabe lo 
que hace.” 

 



83 
 

Reflexiones del padre en el cumpleaños de la hija 

"Hoy Mercedes cumple dos años. 

Con el tiempo, lentamente, como el agua que horada la piedra, una leve inquietud comienza a hacer 

pozos en el alma. 

En una noche de verano, de esas llenas de mosquitos, cuando el sueño se demora y la mente 
empieza a activarse en plena oscuridad, mi esposa me dice, sobresaltada: 

— ¿Será inteligente, la nena? 

¡Para qué lo dijo! Desde entonces la pregunta no nos abandona. 

Linda es, grande es, buena es, y palmotea como la mamá le enseñó a palmotear cada vez que le 
pone El reino del Revés y sonríe como yo le enseñé a sonreír cada vez que le pongo caras de mono, 
porque al principio lloraba, pero yo le enseñé que las caras de mono no son tristes ni terroríficas, le 
enseñé que son divertidas, muy divertidas, y aunque me costó mucho trabajo finalmente logré mi 

objetivo y aprendió a suplantar el miedo por la sonrisa, y ahora le encanta. 

La llevé a una fiesta y vio al payaso y se largó a llorar. No se entiende a los chicos, los payasos son 
para reír y ellos lloran. 

Así es, a los chicos hay que educarlos para que no tengan miedo, para que sonrían, para que sean 
felices cada vez que ven al ratón Mickey, al oso hormiguero, al perro sarnoso y demás personajes por el 

estilo. 

Pero la pregunta aquella nos movió el piso. Yo le respondí a mi mujer: 

— ¿Y nosotros qué somos? ¿No somos inteligentes? 

Mi mujer me miró en plena oscuridad, pero noté en sus ojos cierto brillo de duda. 

— ¿Nosotros? Claro que somos inteligentes. — Pero lo dijo con bastante desaprensión. 

— ¿Entonces por qué no va a ser inteligente la nena? — observé yo con mi cerebro socrático, 
matemático—. Además lo importante es que sea linda... — Fue un chiste, por supuesto, y me costó un 

almohadón sobre mi cabeza más una ola de interjecciones y apreciaciones sobre mi persona que más vale 
no transcribir. 

Linda es, y eso es muy bueno, por cierto. Pero queremos que sea inteligente.” 

¿Será creativa? 

"Hoy la nena cumple tres años. 

Le compramos libritos con figuras de patos y gansos y gatos y alondras que hablan y dicen cosas. 
Otros sin colores, pero para colorear. Tiene la línea Faber completa, la nena digo. 

Plastilina, ni contarles. Inclusive trabajamos con arcilla — y digo trabajamos porque colaboramos 

con ella, y trabajamos todos juntos, aunque a veces ella se cansa y se va por ahí a jugar con trapos que 
son muñecas, mientras nosotros seguimos masajeando la arcilla— para darle algún tipo de iniciación 



84 
 

artística. 

Cuando hacemos aerobismo — ya tiene cuatro años, la nena— la llevamos con nosotros y 
procuramos que tenga la mens sana in corpore sano, como decían los latinos según decía mi profesor de 
latín en la secundaria, que por suerte que sacaron latín de la secundaria, porque si no ¡pobre nena!, tener 

que estudiar una lengua tan pero tan muerta, aunque sirve para casos como estos, para citar una frase 
famosa y quedar como un duque, entonces, les decía, cuando hacemos aerobismo para mantener la línea 
de padres jóvenes y saludables, la llevamos y la hacemos correr con nosotros. ¡Que desde niña aprenda a 
correr, ya que la vida es una carrera! 

Esa última frase no la saqué de ningún libro. Es una pena que no me haya dedicado a la literatura. 
Yo escribía versos a los quince años, pero mis padres no supieron estimularme. Por eso no cometeré los 
errores que mis padres cometieron. Quiero que Mercedes pueda desarrollarse en plenitud y dar alas a sus 
vocaciones. 

Nosotros somos amigos de la libertad de los hijos y la estimulamos por todos lados, en los 
horizontes del sentir, del saber, del percibir, del crear, y pronto empezará el curso de danzas clásicas, y 
hasta pensamos ponerla en manos de una profesora japonesa para que aprenda violín, porque los 

japoneses tienen un método, con nombre de auto, para enseñar el violín a niños de cinco años. 

Nada de todo lo dicho calma nuestra ansiedad. Creo que hacemos poco. Deberíamos hacer más. No 
sé qué. Pero ya se me ocurrirá. 

Un hijo es una planta que hay que regar, podar, cuidar, limpiar, besar. 

Dicen que hay que hablarles a las plantas. 

Sí, yo podía haber sido escritor y me la perdí. A veces pienso en mis padres y prefiero no pensar.” 

La aventura escolar 

"En el preescolar — continúa meditando el Diario de Paternovo— no es para quejarse, confieso. 

La maestra se muestra muy satisfecha, y nosotros también. 

El primer grado de la primaria anduvo correcto. Primero escribía debajo del renglón y en casa 
andábamos con ataques de nervios pero le sonreíamos igual aunque intentamos, con dulzura y suavidad, 
como corresponde, moverle esa preciosa manito para que los palotes que diseñaba cayeran sobre el 
renglón y no por debajo. 

¿Será inteligente la nena? 

En comparación con otras nenas más o menos de la misma edad, anda bien. Aunque, claro está, 
siempre hay alguna que cuenta de 1 a 100 de atrás para adelante y de adelante para atrás. O aquel otro 
monstruito, de una concuñada de mi esposa, que caza cualquier papel impreso y lee como una descosida. 

A nosotros no nos preocupa; nos angustia un poco, pero estamos totalmente confiados en la 
inteligencia y excelente desarrollo de la nena. Tiene unos rulos sensacionales y piernas de bailarina. Yo 
digo que hay que enseñarle a jugar al ajedrez. Mi mujer se opone, dice que no es para nenas, que es 
para nenes. Yo le digo que hoy todo es unisex. Mi mujer me fulmina con la mirada.” 

 



85 
 

¡Qué suerte, es zurda la nena! 

"Ya cumplió los seis años. 

No parece tonta, a decir verdad. A veces se olvida de lo que uno le dice. Será distraída, en todo 

caso. 

En cuanto a sumar y restar y multiplicar, como digo yo, para qué sirve todo eso, y qué importa si es 
un poco lerda, total hoy no se usa más la cabeza para esos menesteres, y una calculadora se consigue 
por diez dólares Made in Taiwan y sirve para toda la vida. 

Conozco gente que tiene calculadoras diminutas, mucho más caras, y que las llevan prendidas hasta 
en la ropa interior por si a medianoche, de pronto, tienen que hacer alguna cuenta. 

No problem, como dicen en los países del primer mundo. Pronto aprenderá computación. Logo, se 
llama la computadora o el sistema, no sé. Dicen que es genial y hace geniales a los que la usan. Los 
chicos criados con Logo, dicen, llegan muy lejos. Prontito, paciencia, un año más y Mercedes crecerá 
sobre bases científicas y tecnológicas y será inteligente como cualquiera que es inteligente. 

Les cuento algo: escribe con la mano izquierda, definitivamente. Y no hay manera de meterle el 
marcador en la derecha. Primero era ambidextra, ahora es definitivamente zurda. Mi señora le preguntó a 
un especialista y él le dijo que los zurdos son todos inteligentes. 

¡Fantástico, qué suerte que es zurda! 

Juega con muñecas, mira todo el día televisión, va a las casas de las amigas, las amigas vienen a 
casa, y bailan de noche en pijama cada sábado en una casa distinta.” 

¡Viva el progreso! 

"Los chicos de hoy no son como los de antes, realmente. ¡Cuánto progreso! 

Yo creo que son mucho más inteligentes. Antes una nena era una boba hasta los dieciocho años. 
Hoy, a los ocho ya son vampiresas. 

A propósito, ¿cómo se sabe si son inteligentes? Por las notas que traen de la escuela. 

Mercedes trae buenas notas. En dibujo es algo, digamos, en fin, no del todo eficiente, y eso que 
desde que nació la venimos estimulando y le compramos la línea Faber completa y todo lo que aparecía 
semanalmente en los kioscos para atar cabos y colorear, y sin embargo, no sé. Por lo demás, todo bien. 
Los problemas le cuestan un poco. Yo digo que es distraída, que no se concentra. Mi esposa dice que es 
una perezosa, que no le gusta estudiar, que solamente le gusta usar vestidos nuevos y zapatillas de 
última onda y bailar los sábados por la noche. 

— ¿Será inteligente la nena? 

— ¿Habrá heredado mi talento literario, ese que yo no desarrollé por culpa de mis padres que no 
supieron descubrirlo y estimularlo? 

— ¿No deberíamos enviarla a algún taller literario?   

Preguntas, muchas preguntas. Un padre de hoy es como Hamlet, tiene al hijo en la mano y 
pregunta ser o no ser. 



86 
 

Cuando escribo este diario siento que me potencio, que soy Shakespeare. En fin...” 

Las composiciones de Mercedes sobre los pájaros 

"A los ocho años hace composiciones raras. Me preocupa, lo confieso. La maestra le pide que 

escriba sobre la Revolución de Mayo y Mercedes termina escribiendo acerca de sus sentimientos, de la 
libertad, del gorrión que canta en la casa del vecino dentro de una jaula. A mí me gustan las 
composiciones. Pero no responden al tema que le pidieron. 

También pienso, por otra parte, si no tendrá tendencias surrealistas que deberíamos respetar, no 
sé. 

Un padre hoy nunca sabe nada. Es así, y así lo verificamos cuando nos encontramos con los amigos 
los sábados a la noche, generalmente en Callao y Santa Fe, en un barcito ahí, con poca gente, donde 
tenemos muy buenos debates sobre sexo, hijos, economía y otros temas. 

Eso sí, en las tardes, siempre con el televisor prendido, se sienta en el suelo y con la zurda le da con 
todo a la lapicera y al papel. Y claro, no hace las tareas de la escuela, no cumple con los deberes porque 
está totalmente absorbida escribiendo esas pavadas. 

Y uno sigue preguntándose: 

¿Será inteligente la nena? 

¿Cuándo se sabrá? 

¿Cuándo dejará de hacer esas raras composiciones y se dedicará a lo que corresponde, a estudiar, a 
sacar buenas notas, a ser la mejor, cuándo? 

Yo les digo: ser padre es una dura tarea, sobre todo porque hay que tener mucha paciencia, pero 
mucha, mucha... 

¿Y si en esas raras composiciones, me pregunto, por el contrario, hay raíces de una escritura 
kafkiana, genial, oculta, indescifrable ahora? ¿Cómo podemos saber?    

¿Y si mi nena, mi amor, crece en un mundo que no la comprende? ¿Qué debo hacer ahora para que 
ella sea feliz dentro de diez, veinte años? 

Cuánta perplejidad sufre un padre actual. Solamente preguntas. ¿No será demasiado libre la nena? 
¿No habrá que ponerle límites, como escribe ese señor de ese libro sobre el miedo a los hijos? 

Me siento culpable y no sé por qué. Yo procuro hacer lo mejor por ella, pero a veces me acerco a 
hablarle y me mira con indiferencia, como si no me necesitara. 

Debo analizarme y con urgencia. Es que todavía no les perdoné a mis padres que no hayan 
estimulado mi don literario. Es cierto que soy un alto ejecutivo y el bienestar nos rodea. Pero no es todo, 
no, no es todo. 

No puedo perdonarles a mis padres. Yo nací para designios más altos, creo. Y no me hicieron crecer 
las alas. Tampoco me castraron, es cierto, pero había en mí un mundo oculto y no supieron descubrirlo. 

Creo que la tarifa del analista subió últimamente, pero tengo que ir a pesar de la crisis, y hacer mi 
catarsis. Lo abandoné y ahora debo volver a él. Con la frente marchita." 



87 
 

Capítulo Siete 

Todos somos jóvenes, todos 

Los padres haciéndose adolescentes 

— Es — dice mi amigo— para estar más cerca de los hijos. 

Entonces se hace el adolescente. Hace pesas, hace aerobismo, hace patinaje sobre hielo, toma 

clases intensivas de rock progresivo y del heavy, se peina con trencita, de los aritos ni contarles, y nunca 
usa zapatos. 

— Así está uno más cerca de los hijos y pueden dialogar mejor con uno. 

— ¿Y si ellos no quieren dialogar contigo? — le pregunto. 

— ¿Y por qué no han de querer? — se asombra. 

— Porque eso del diálogo es un invento tuyo. A veces pueden necesitar hablar contigo, con tu 
esposa, pero no es necesario ni fatal que así sea. 

— Pero, ¿y la comunicación? 

— Comunicación — le digo, con cierta ironía porque cotejo su vientre magro con mi pancita, y me 
da bronca—, comunicación es la vida en su transcurso natural, el aprendizaje silencioso de unos con 
otros. No el hablar, ni el dialogar. 

— A mí me gusta estar cerca de mis hijos, por eso no quiero ser viejo, y mi mujer ya se hizo un 
lifting para no avergonzar a la nena cuando salen juntas por la calle. 

— ¿Quién usa minifalda más corta? — le pregunto con bastante insidia. 

— Yo no las mido, pero cuando salen, palabra, no se sabe quién es quién. 

Está ufano, orgulloso, y ese perfume parisino que usa inunda con su sonrisa toda la calle. 

El paddle y yo 

Un verano volvimos de la playa, y no supe qué hacer conmigo mismo. La mayoría de los amigos 
estaban fuera de la ciudad y me sentí algo triste. Entonces, por suerte, descubrí el paddle. Recién llegado 
al país, el juego ese de la pelotita, digo. 

Yme entusiasmé, les cuento. Siempre quise ser deportista y no filósofo, ni escritor. Pero las 
frustraciones sufridas en el fútbol y la renuencia de la selección nacional frente a mis consejos que la 
conducirían inmediatamente a todos los títulos mundiales, me deprimieron. 

Y me fui a refugiar entre bibliotecas. Pero el afán deportivo lo tengo. Y sobre todo la envidia que me 
causan todos los demás que cultivan el cuerpo, bronceados, esbeltos. Más las críticas de los amigos, que 

para eso están, señalándome con el dedo los rollos pecadores y haciendo gestos de honda desaprobación. 



88 
 

De modo que cuando apareció el Paddle, así con mayúscula porque merece respeto, me dije: "¡A mi 
juego me llamaron!". 

Amir, por ese tiempo, tenía dieciséis años. Era una víctima perfecta. 

— ¿Vamos a jugar paddle? — le dije, así con minúscula, para no asustarlo. 

Amir es bueno, piadoso, y como tampoco él sabía jugar, accedió. Y fuimos compinches de juego, y 
yo caminaba con él abrazándolo por el cuello, cosa que jamás le gustó, ni de chico ni de grande. 

Por suerte cerca de casa empezaron a brotar las canchas de paddle, tanto como las casas de vídeo. 

Yo me encargaba de reservar cancha. Así como me encargué de comprar las paletas y las pelotitas. 
Alberto también participó en alguna sesión. 

¡Fue una hermosa época! 

Amir aprendió; yo hasta ahí no más. Pero en cambio me distinguí en el análisis posterior de los 
partidos. Eso a mi hijo demasiado no lo estimulaba. En cambio se estimulaba bebiendo gaseosas. 

Para el tercer partido dijo que no se sentía bien. Alberto hacía rato que tenía mucho trabajo y que 
no disponía de tiempo, pobre. 

Para el cuarto partido Amir me dijo claramente que no jugaría más conmigo, que se aburría, que yo 
era un lácteo y, en fin, más detalles de la intimidad afectiva entre progenitor y creatura que no puedo 
transcribir. La cosa es que me abandonó. 

Mi esposa, benevolente, lo justificaba: 

— Le da vergüenza, pobre chico... 

Eso me consoló, tengo que confesar. 

Después busqué otras víctimas. Encontré a Miguel Ángel, profesor de literatura, más joven que yo 
pero misericordioso, que tampoco sabía jugar. Era lindo jugar con él, porque entre paleta y paleta 
charlábamos de Krishnamurti, que a él le encanta. Pero aprendió bastante rápido y empecé a aburrirme 
de correr las pelotitas por todos lados. 

Ahora estoy solo. Pienso escribir sobre deporte, ya que me discriminan. 

Tomo sol en cama solar y corro la liebre de vez en cuando. 

Pero joven quiero ser, hay que ser, debo ser. A eso se refería Hamlet cuando miraba la calavera y le 
decía: 

— Ser o no ser, ése es el problema. 

El valor de la apariencia 

Antes el rostro era el hombre. Hoy el hombre es el rostro. 

Y eso siempre que la pantalla sea benévola y lo tome a uno de medio cuerpo y sentado. Que si no, 
no habrá aerobismo, yoga, yogurt descremado que le sean suficiente para ser. 



89 
 

El ser es su apariencia. 

Los griegos consideraban que ser y apariencia eran contrarios, enemigos acérrimos, y después 
algún desvencijado pensador largó eso de que las apariencias engañan. 

No engañan; no hay otra cosa que apariencias. El que hable de otra cosa, ése engaña. 

Los presidentes y sus esposas han de cuidar su apariencia. 

Y el valor apariencia supremo es la licitud. Lo valioso es liso. Puedo ser curvado, pero siempre liso. 

Lo arrugado — salvo el jean de moda— es envase descartable. Por eso el mayor avance se está 
dando en la tecnología del cuerpo. Al principio estuvo muy de moda el análisis del alma, pero la gente se 
cansó, porque sus resultados no se veían. Entonces prosperó notablemente cualquier terapia de lo visible. 

— ¿Está tan mal eso? — se preguntará usted asombrado. 

La belleza estuvo siempre ligada al bien y a la verdad. Lo malo es desligarla y transformarla en 

único y absoluto valor. Lo malo es siempre el extremismo que desintegra nuestro mundo de valores, y 
como tal, como exclusivo y tiránico, ha de ser revisado y reflexionado. 

Show, look 

Yo no soy sino una cosa que piensa, decía Descartes. Vivió allí por el 1600. Era optimista. 

Hoy sabemos que pensar es la actividad menos ejercida. 

Yo no soy sino una cosa que mira y que es mirada. Yo soy un show, algo que se muestra para la 
mirada ajena. 

Mirar es look. Pensar es mundo interior. Mirar es mundo exterior. Los ojos no pueden ser sino 
superficiales, porque aprehenden superficies. El profundo es el oído. 

Nosotros aprendimos a mirar, no a oír. Por eso gemimos con el cuento ese de la incomunicación. 
Para comunicarnos no basta con que cada uno hable, lo fundamental es oír, y mejor que oír es escuchar. 
Pero oír es el primer paso, concebir que el otro está ahí, habiéndole a uno. Pero es mucho esfuerzo, y 
todo esfuerzo — que no sea el de hacer pesas, máquinas, jogging enchufado— es peligroso para la piel. 

El del pensamiento, sobre todo, porque se teme que las arrugas del cerebro se noten en el exterior. 

Miro y soy mirado. Este es el tiempo del look, mirar, y del show, mostrar. 

Las edades desaparecen. Yo no alcanzo a discernirlas, y me siento francamente mal, como perdido. 
Tengo perdidas las dimensiones. No sé exactamente cuál es la madre, cuál es la hija. En el orbe de los 
varones tampoco distingo bien quién es quién o qué. 

Vuelvo a casa, de la calle, y me pregunto si andaré mal de la vista, del encéfalo, o será la humedad 
que tanto mata. 

De todos modos les cuento que en el baño teníamos dos lamparitas sobre el espejo. Tanto mi 

esposa como yo decidimos un día, y eso no nos costó discusión alguna, desenroscar una. Sólo cuando 
vienen visitas, la activamos. Que sufran los otros, al mirarse. 



90 
 

Te miran, ergo eres 

Dependo de la mirada ajena, escribió Jean Paul Sartre decenios atrás, en El ser y la nada. 

Berkeley, mucho antes, declaró que "ser es ser percibido". Dependo de la mirada ajena, pero no 

como dependencia existencial, tal cual el francés aquel planteaba, sino como hechura de look y de show 
ante el prójimo que debe testimoniar mi derecho a la existencia en la vidriera de la vida, o también, mi 
derecho a eclipsarme de la mirada ajena que se retrae de mis arrugas y me acusa de antiliso. 

Elogio de la lisitud. 

Liso, es decir superficial, sin recovecos ni hendiduras donde pudieran ocultarse misterios que 
invitaran a la reflexión. Lo liso, en principio, odia la reflexión, porque tiene el prejuicio de que el 
movimiento neuronal produce temas pesados o plomizos, y en última instancia, amargados. Lo liso en 
cambio es gemelo del jolgorio, el grito, el ruido y una especie de religión de la exaltación alegre. Lo 
demás no sirve. Mirar y ser mirado, nada de profundidad ya que ésta sugiere cavernas, oscuridad. La 
única oscuridad válida es la de los antros donde se baila entre luces estroboscópicas hasta el desayuno. Ni 
intersticios, ni otro ser que el que se muestra. 

La apariencia es el ser. Lo decía Kafka: 

"Porque somos como troncos de árboles en la nieve. Aparentemente, sólo están apoyados en la 
superficie, y con un pequeño empellón se los desplazaría. No, es imposible, porque están firmemente 
unidos a la tierra. Pero atención, también esto es pura apariencia." (Traducción de J. R. Wilcock.) 

Los surcos de las arrugas servían para la poesía, para la meditación, para la metáfora, para el arado 
del tiempo y la peculiaridad de cada rostro. 

No queremos rostros peculiares. Queremos rostros iguales, igualmente lisos y sonrientes. 

Lo liso sonríe. Las arrugas memoran el tiempo que pasa, y... que nosotros pasaremos. 

¿Quién se acuerda de Dorian Gray? 

El retrato de Dorian Gray es una novela que apareció en Londres en 1891. Su autor es Osear Wilde, 
nacido en 1854, muerto en 1908. 

Narra, resumidamente, lo que sigue: 

Basilio, un pintor famoso, decide pintar la figura de Dorian Gray, hermosísimo joven. Pretende 
plasmar para la eternidad la belleza y la juventud. 

En un momento, Dorian Gray profiere la siguiente meditación, en relación con el cuadro: 

"— Me volveré viejo, horrible, espantoso... Pero la pintura permanecerá siempre joven. No será 
nunca más vieja que en este día de junio... ¡Ah, sí cambiáramos! Si fuese yo el que tuviese que 
permanecer siempre joven y si esta pintura envejeciera... ¡Por ello lo daría todo! No hay nada en el 
mundo que no diera yo... ¡Hasta mi alma!" 

Esto nos recuerda el pacto con el diablo que hizo Fausto, ese personaje legendario que Goethe supo 
dramatizar tan gloriosamente; un pacto de sangre para permanecer joven y disfrutar de los placeres, a 

cualquier precio, incluso al precio de perder el alma. 



91 
 

Esto sucede, aunque en otra dimensión, en la obra de Wilde. En ella la juventud y el placer son los 
dos elementos prominentes. En Fausto, en cambio, es la ansiedad por abarcar el infinito del mundo y no 
descansar nunca. 

Dorian Gray quiere ser joven, porque eso significa permanecer bello. Otro ideal no tiene. Es 

individualista. Está en contra de toda moral, porque la moral — dice— es de la masa, es lo que todos 
quieren para que uno se reprima a sí mismo y sea como todos. Él quiere ser él mismo, solamente él 
mismo, sin relación con nadie, sin piedad por nadie. 

En el camino de la vida se enamora de una actriz, le promete matrimonio. Luego la ve actuar y su 
trabajo le disgusta profundamente. Se lo dice, y le expresa con toda soltura, con toda la franqueza del 
que es uno mismo, que a partir de ese momento la desprecia. La actriz se suicida. 

El hombre no tiene sentimientos, sólo se ve a sí mismo en su juventud esplendorosa que no se 
modifica. 

Un día descubre, despavorido, que el cuadro que Basilio había hecho de su persona, envejece y 
tiene dentro de su expresión el reflejo de todas las deformidades del original. 

El cuadro es su espejo. Espejo del alma. Habían pintado el cuerpo, pero ahora el cuadro se sigue 
pintando a sí mismo. Lo que no se nota en el exterior de Dorian Gray, va tomando imagen en el retrato. 

Un día, ofuscado, irritado por esa obra maligna, Dorian invita a su casa a Basilio, el pintor, y lo 
mata. 

Así va de perversión en perversión, de crimen en crimen. Comete un crimen y a la noche no tiene 
reparos en participar de grandes galas sociales y decir frases inteligentes. Es el individuo que se ha 
quedado con la belleza, la juventud, pero sin corazón, sin moral, sin el otro. 

Finalmente enfrenta a ese cuadro que delata todos sus vicios, su vejez, su decrepitud exterior e 
interior. Ahí está la verdad, toda la verdad. 

Paradoja: el retrato ese es la verdad y él, el Dorian Gray físico, es una ficción. 

Ahí está el retrato del alma, del vero hombre. 

Dorian Gray no quiere tener alma, quiere ser exclusivamente cuerpo. Enfurecido, decide suprimir a 
ese testigo infalible de su existencia, el retrato. Lo apuñala. Pero cae muerto. Mató a su alma, es decir, se 
mató. 

El adentro del afuera 

A menudo recuerdo y releo esta historia de Dorian Gray. 

Es de comienzos de siglo, es el vaticinio de este siglo, del hombre solo, que no dispone de 
moralidad, porque no ve al otro. Narcisista al extremo, sólo se ve a sí mismo, su cuerpo, su piel. Por 
dentro se va pudriendo en su propia depravación y en la falta de sentido de su existencia. 

Hoy es tiempo de revisar esta fábula y ver cuánto de ella hay en nosotros. Ni masas ni individuos, 
debemos recuperar la relación humana, el ser con el otro, persona a persona. 

Ahí no se envejece nunca. Es al revés, el cuerpo se cubre de arrugas superficiales, pero el alma 
rejuvenece en cada acto de amor, de caridad, de reciprocidad, de ser alguien para alguien y recuperar el 



92 
 

sentido de la vida. 

Entonces se hace la primavera. 

Elogio de la lasitud 

Ahí está Dorian Gray, pero esta vez sin cuadro. 

El engendro de Osear Wilde mantenía la juventud perpetua mientras el cuadro del mismo personaje 
era el que iba envejeciendo y cubriéndose de arrugas y lacras del tiempo y del alma. 

Hoy Dorian Gray no dispone de cuadro alguno. El milagro lo realizan su cirujano, y el maestro de 
gimnasia, y el maestro de eutonía, y el maestro de risa y sonrisa y el maestro del cuento perpetuo. 

Dorian Gray ni es ni existe. Está. Está mientras está en la vidriera para los amigos, para la foto, 
para la eventual televisión de uso íntimo. 

Si se arruga no está. Desaparece. Como todo aparecido. 

Luego, reaparece. Más joven que antes. Porque la tecnología progresa y Dorian revive, sonriente, 
rebosante de optimismo, de buena voluntad, de amor a la naturaleza, y de odio contra la capa de ozono 
que sigue agujereándose. 

Liso, lisito. 

Y sin embargo, en algún lugar, es otra la fotografía, otra la pintura. La decadencia oculta ahí se 
registra, y está, y por más que se estire la piel no se suprimirá. 

Insisto, para no ser mal interpretado: somos seres complejos, hechos para el bien, la verdad, la 
belleza, el sí mismo, el otro mismo, la soledad, la sociedad. Son todas necesidades, y todas ellas 
requieren ser satisfechas. El que se dedica únicamente a una de ellas se mutila, se distorsiona. 

El siglo de los bebés 

Los otros lisitos admisibles son los bebés. 

Por eso este siglo es de los bebés. Los que toman el pecho, los que dan el pecho, los que perdieron 

el pecho y lo andan buscando por las calles de la ciudad. 

Tiempo de bebés. Se habla del bebé. Se piensa en el bebé. Lo mejor para el bebé. Culpables de 
antemano por si el bebé no llega a ser todo lo feliz que uno desea que sea. 

Porque el bebé es lisito y sonríe, sonríe, que es una delicia. Lo que queremos todos, sonreír y nada 
más que sonreír, nada de pálidas. 

Eso me dicen a mí. Me invitan a hablar, a escribir, a pronunciar conferencias, y me aclaran, 
delicadamente, eso sí: 

— Pero que sea fácil... 

Fácil. Facilidad. Felicidad. Suena todo tan semejante. Liviano. Lo contrario es: 



93 
 

— ¡Sos un plomo! 

Yo, en mis tareas intelectuales, hago esfuerzos hercúleos por no caer en la categoría de plomo. No 
soportaría un destino tan trágico. 

Y en materia de piel, les cuento que en eso ando, averiguando, indagando, que cuánto cuesta, que 
cuánto duele, que qué garantías te dan. Unos años más y me tendrán por ahí rosadito y lisito como un 
bebé, ya verán. 

Y entonces sí saldré a la calle y, con gran ímpetu, al primero que se me presente le diré: 

— Hay que ser uno mismo. 

Cuando nadie te ve... 

Están también las horas fuera de show, cuando nadie te ve, cuando no actúa el protagonista de la 
vida, cuando está oscuro, cuando estás solo. 

Pueden ser horas de angustia. Porque podría uno llegar a plantearse qué es uno cuando el look no 

es visto por nadie. Después de todo, look significa en inglés mirar. Que alguien te mire. Si no te miran, 
¿qué? Pero esos momentos y esas preguntas nunca calan hondo. Vienen y se van por la puerta de 
servicio. 

Después uno recupera urgentemente la sonrisa y se mira en otro espejo, más favorable y se dice: 

— ¡Qué bien que estoy! 

Pensar que estar bien equivale a felicidad. Pero "qué bien que está" significa, en nuestro siglo, "está 
en muy buen estado de conservación". 

Lisos es el ideal, por dentro y por fuera. Liso es la otra cara de nada. Que nada se te prenda, ni el 
polen de las orquídeas ni el aguijón de las abejas polenizadoras. Nada. 

Felicidad del vacío, de la apariencia en constante cambio, de la vidriera. 

Felicidad fuera del tiempo. No hay tiempo. Para mantener la lisitud hay que estar muy ocupado. 
Ocupado con el service de mantenimiento. 

El problema, decíamos, es la noche, la soledad, la ausencia de la mirada ajena y las luces del show 
que por minutos se retiran a descansar. 

Pero se supera. Cuando no se es mirado, se mira. O el espejo, o la pantalla de la tele, la mejor 
compañera. 

Se mira. La vida es mirar. Se enciende y se mira. La vida es zapping. 

Y si alguien se acuerda de Calderón y dice que la vida es sueño, un joven de cualquier edad, de la 
actualidad, le dirá que es zapping de sueños. 

Dos maneras de enfrentar el mundo 

La civilización de la vista desplazó a la cultura del oído. La vista se practica sobre cuerpos, cosas. 



94 
 

El oído capta una materia muy sutil, la palabra, la música, el mensaje, y luego tiene que 
decodificarla. 

El oído, como la vista, como todos los sentidos, elabora los datos que provienen de afuera y les da 
forma, significado. 

Sin embargo, el oído es el sentido del interior, el más trabajador de todos ellos, el que tiene que 
leer el mensaje de las voces. 

Es del interior, hacia el interior. 

El otro habla. Lo miro. Veo sus gestos, aprecio sus señales. Pero la tarea fundamental es captar su 
interior, decodificar el mensaje. Para ello hay que aguzar el oído, y todos los sentidos. 

Así, como dije antes, es necesario reintegrarnos en todas las facetas de lo que somos, del mismo 
modo que es indispensable abrirnos con todos los sentidos hacia el otro. 

La mirada tiende a radicarse en la superficialidad. Y es una parte del ser. El oído ha de calar en la 

profundidad. 

En conclusión: la vista, para apreciar el esplendor de la belleza exterior; el oído, para percibir el 
movimiento del mundo interior. 

Una boca llena de dientes radiantes luce más y mejor cuando emite sonidos también ellos pulcros, 
inteligentes, pulidos. 

Eso ya requiere otro aerobismo, el del alma. 

Oír. Enriquecerse. Pulirse. Dinamizar los músculos interiores. Escuchar. Con el otro, hacia el otro. 
Aprender. Es decir, crecer. ¿No les gustaría un programa aeróbico total, integrador de los unos con los 
otros, y en especial con los otros más cercanos, más queridos, la pareja, los hijos? 

Ser y parecer 

La tendencia de los padres a hacerse los jóvenes, ese gusto por la eterna juventud como valor 
supremo de la sociedad, está bien y hasta merece un aplauso cuando se trata de aerobismo, lifting, uso 
de jogging los domingos, total sometimiento a la zapatilla deportiva recién salida de fábrica y otras 
maravillas que identifican a la juventud y que uno cree que por el mero hecho de usarlas ya es joven; eso 

me parece magnífico, y realmente da gusto ver a abuelitas de sesenta años en plena pachanga, como 
adolescentes. Lo bello es bello. 

Pero no son adolescentes. El parecer no es igual al ser. Por dentro han transcurrido cuarenta, 
cincuenta, sesenta años, y esas arrugas, las de la experiencia, las de la memoria, las de la vida vivida, no 
se borran. Ahí están. 

No ocultes esas arrugas. Deja que aparezcan a la luz del sol. No serán tu escarnio; serán 
autenticidad y, por lo tanto, también tu belleza. No dan autoridad, dan simplemente diferencia. 

Levanta pesas, ve al gimnasio, pero dile claramente a tu hija que la joven es ella, no tú, y que cada 
uno por tanto tiene su mundo, sus preferencias, sus juegos, sus horarios, y que cada mundo refleja otro 
modo de ver y de sentir, y que el uno no puede imponerse sobre el otro, tan sólo servirle de referencia, 
de alternativa. 



95 
 

Y si hay que discutir, discute. Las edades, edades son y siguen siendo, por más que sean primera 
edad, segunda edad, tercera edad. 

El tiempo hace lo suyo. Estoy totalmente a favor de la apariencia lisa, quiero decir joven y radiante. 
Es mucho más estético, y hace bien. 

Vivir solamente para eso sería fatal. Es vivir para la mirada ajena, mientras el adentro se 
desmorona. Pero qué importa, me contestará alguien, total es adentro y nadie lo ve. 

Show y look son los términos capitales para definir la vida humana en estos finales de siglo. ¿Será 
que el adentro no importa? ¿Y si el adentro fuera lo único importante, y no le prestas atención? 

Piensas, luego existes. 

El sol y los días nublados 

La tecnología del alma es la gran abandonada de nuestro tiempo, y por eso no andamos bien. 

Crisis significa algo roto. Rotos estamos, porque vivimos sólo hacia afuera y el adentro clama. 

El mundo interior carga con inolvidables arrugas y perentorias necesidades. Tiene historia y no hay 
manera de broncearlo, de alisarlo. Necesita atención, cultivo. 

Además de vivir para alguien, necesitamos vivir para algo. La buena apariencia es parte de nuestro 

ser, pero la otra parte es la que determina el rumbo del ser. 

Tendríamos menos angustia y prosperarían menos las anfetaminas, las drogas y otros estimulantes, 
si supiéramos estimularnos desde adentro con la realidad integral de lo que somos y de lo que es el 
mundo. 

La realidad es todo lo que es, todo lo que sucede, todos los momentos de tu vida, todo lo que narra 

la historia del hombre, las cúspides y los abismos, los terremotos y las playas soleadas, San Francisco de 
Asís y los crímenes de Biafra. 

La realidad es el sol, y los días nublados, también. Tan realidad lo uno como lo otro. Tan realidad es 
el nacimiento como la muerte, el hambre como el bosque de los arrayanes en Bariloche. 

El crecimiento de Buda 

Te cuento la historia del crecimiento de Buda. 

El joven príncipe Gautama fue protegido por su padre de todo conocimiento de los males de la vida, 
de la vejez, de la enfermedad, de la muerte y otras miserias. El padre quería que su hijo creciera en pura 
felicidad y bienestar. Le regaló tres palacios y multitud de bailarinas para que su dicha fuera total. 

De modo que Gautama supo de todos los placeres del mundo, de la belleza, del sexo, de la poesía y 
de la buena comida y el gran espectáculo. 

Cuando ya era maduro pudo salir a conocer el mundo. Ordenó a sus siervos que prepararan su 
carroza, la más rica de la comarca. Cuatro hermosos caballos la conducían. Subió a la carroza. 

— Llévenme a los parques de la ciudad — ordenó. 



96 
 

Así hicieron. En uno de los parques hizo detener la carroza. Por el sendero andaba un anciano 
maltrecho, desdentado, cabello gris, cuerpo torcido. 

— ¿Quién es este hombre? — preguntó el príncipe Gautama. 

Le dijeron: 

— Un pobre anciano. 

— ¿Entonces también yo llegaré a ser como él? 

— Así será. 

Con toda urgencia volvió al palacio. 

— He visto a un anciano. No sabía que el hombre se volvía anciano y deplorable. No quiero estar 
más en el mundo, quiero retirarme del mundo. 

— No lo hagas, hijo, no lo hagas — replicó el padre—. Olvídate de lo que viste, fue nada más que un 
accidente, olvídate. 

De inmediato ordenó el padre una representación teatral con cómicos, bailes, canciones, todo para 
alegrar el alma y disipar el ánimo. 

Días más tarde volvió a salir Gautama del palacio. En el viaje vio a una persona arrojada en el 
suelo, revolcándose de dolor. 

— ¿Qué es?— preguntó. 

— Un enfermo — le dijeron. 

— ¿Qué es eso? 

— Eso le pasa a todo ser humano alguna vez, la enfermedad, el deterioro de su cuerpo. 

El iluminado, el que despertó 

Regresó al palacio y dijo que quería retirarse del mundo. El padre nuevamente lo retuvo con 
deleites y placeres múltiples. 

En su tercera salida, descubrió Gautama a un hombre que yacía sin vida. Descubrió la muerte. 

En la cuarta salida, vio a un hombre que iba descalzo por el camino, con la cabeza erguida, 
ignorante de lo que sucedía alrededor. Era un monje. Había abandonado el mundo, sus placeres y sus 

deleites. Ese camino eligió Gautama. 

Después lo llamaron Buda, que significa el iluminado, el que despertó y fue maestro de la sabiduría 
de la vida, de la vida que lo comprende todo, el sol y el eclipse. 

La realidad. Quien conoce la realidad en su multifacetismo sabe vivir en ella y alcanzar con menos 

frustraciones el camino de la felicidad. 



97 
 

Somos nuestras contradicciones 

Contempla la realidad. Contémplate, está en ti, con todas sus contradicciones y ambigüedades. Eso 
eres, eso somos, contradicciones. Eso es la realidad. 

Freud en este punto fue revolucionario porque, por así decirlo, destapó todas las ollas que la 
sociedad burguesa venía puliendo por fuera pero cerrando por dentro. 

Freud descubre que nuestros instintos son ambivalentes, digamos que la misma línea que conduce a 
la caricia puede conducir también al latigazo; que el amor a veces funciona en forma de total respeto al 
otro y otras veces funciona como el cazador que se apodera de su presa y está dispuesto a devorarla para 
no perderla. 

No tenemos conflictos, somos conflictos en plena marcha. 

En general la imagen que nos ofrece Freud es totalmente opuesta al romanticismo dulzón y rociado 
de flores de los siglos anteriores, como la del noble salvaje que proponía J. J. Rousseau. 

La vida empieza con un trauma, el trauma del nacimiento. Adentro se está tan bien, tan cómodo, 
tan inseparable de la madre, y afuera en cambio se produce el trauma de la separación. 

Nacer es separarse. Nacer es perder de entrada. Luego aparecen los hermanos, la competencia. La 
vida se hace lucha por no seguir perdiendo. 

Los padres suelen decirles a los hijos: "Hay que luchar por la vida". La misma idea de lucha es 

guerrera, es manipulación de odio. 

Hay que luchar contra la lucha, hijo mío. Hay que luchar contra el odio que promueve luchas. 

No estamos para ganar, por tanto tampoco perdemos. Esa división, que se usa en el Norte y que ya 
invade nuestra sociedad, que separa a los hombres en categorías de "ganadores" y "perdedores", me 

repugna profundamente. 

Vivir es disfrutar. Amar no es mirar la misma cosa, decía Saint Exupéry. Es mirar con otros en la 
misma dirección. 

Convivir. Cooperar. Colaborar. Compañero: el que comparte conmigo el pan, la mesa, la condición 
humana. 

Los hebreos cuando brindan no se desean éxito; dicen le jaim, que significa "por la vida". 

¿Qué destino le espera a uno cuando nace? 

Nace el hijo y los dos, tú y yo, lo contemplamos, lo admiramos, lo adoramos en su cuna, y mientras 

duerme angelicalmente, nos miramos a los ojos y nos preguntamos: 

— ¿Qué será de él? 

— ¿Quién será él? 

— ¿Qué es él? 



98 
 

Un hijo es un misterio; un pequeño misterio al principio, luego un gran misterio, y así toda la vida. 
Nunca terminarás de conocerlo, porque jamás alcanzaremos a conocernos a nosotros mismos. 

Quizá por eso en el pórtico de Delfos había dos máximas. Una decía: 

"Gnothi sautori" (conócete a ti mismo). La otra rezaba: 

"Meden agari" (nada con exceso). 

Eran los dos principios máximos. Dos empresas imposibles: la una, conocerse; la otra, no dejarse 
extraviar por las pasiones extremistas, buscar siempre el justo medio. 

Y tal vez conocerse sea eso, lograr avistar el equilibrio, el justo medio, lejos de los extremos 
apasionados, que puedan indicar cuál es el fiel de tu balanza. 

— ¿Qué será de nuestro hijo? 

— ¿Qué podríamos hacer por él? 

¿Nacen hechos, predeterminados hacia un destino, y todo lo que podemos hacer es contemplarlos a 
la distancia, como quien asiste a una obra de teatro escrita por otro? 

¿O es que podemos interferir en el libreto, en la actuación, en el desarrollo de la obra e inclusive en 
su final? 

En el pasado, tenía prevalencia la idea del hombre como nacido para algún destino que llevaba 
dentro y que era su ethos, su carácter, que significa sello. Venía sellado de fábrica, marcado para cierto 
rumbo. 

El resto de lo que le sucedía en la vida era el pathos, ocurrencias, accidentes, escollos, montañas, 
días de sol, noches de tormenta; pero a través de todos ellos, del pathos, el carácter, es decir, el ethos 

debía desbrozar la maleza y abrirse camino para llegar a su propia finalidad, su objetivo que venía 
sellado, como dije, desde el origen. 

En consecuencia, sostenían los filósofos de la antigüedad, lo que conviene al hombre es ser fiel a sí 
mismo e independizarse de las circunstancias alienantes con que se encuentra, no dejarse desviar por 
ellas. 

En la modernidad aprendimos a volcarnos hacia el otro platillo de la balanza. Decimos que el 
hombre nace con potencialidades, capacidades, tendencias, sistemas internos de captación y despliegue; 
pero decimos que todo eso no es un aparato sellado, sino más bien abierto, en total apertura hacia el 
exterior, y se va configurando, tomando forma, en concordancia con esa vicisitud que es la vida, la vida 
patética, la vida de las emociones, de la educación, de la cultura, de los encuentros, de las frustraciones, 
de la relación con el padre, con la madre, que son las relaciones primigenias y que sí dejan huellas sobre 
las relaciones ulteriores, por supuesto. 

Somos mucho más complicados de lo que parecemos ser. El conócete a ti mismo parece, más que 
una invitación a una realización de nobleza, una especie de sarcasmo. 

Los significados de la vida 

¿Conocerse? 



99 
 

Estamos hechos de capas superpuestas, de capas entrelazadas, y sobre todo de ficciones. 

Sí, de ficciones. Nuestro mundo es la ficción. No sabemos sino manejarnos con ficciones, 
construcciones mentales, ideas, y a eso denominamos hechos. 

Sigmund Freud descubrió que cuando uno dice padre o madre o hermana, está pronunciando el 
nombre de una ficción que uno ha construido sobre los cuerpos de esos individuos. Pero uno toma esa 
ficción como absoluta realidad para nada ficticia: su padre es eso, su madre es eso y su relación con ellos 
es esa. 

Cuando dices mamá estás diciendo la idea que tienes de mamá, y con esa idea te relacionas como 
con un ente de carne y hueso. Por eso es menester interpretar, ya que todo se vuelve símbolo, referente, 

indicador. 

No nos relacionamos con hechos sino con significados. Los significados son nuestros hechos. 

Un hecho es siempre algo que dices acerca del hecho. Si dices "incendio" no estás describiendo algo 
que pasa, estás aludiendo a algo malo o terrorífico o espantoso. Cuando dices "flor", no estás trazando 
una descripción botánica, sino que aludes a algo tierno, bello, frágil. Cuando dices "hijo" no mencionas 
algo surgido por las leyes de la biología de las transacciones fisiológicas entre dos cuerpos. Hijo es un 
proyecto, una historia, un deseo, un miedo, una ansiedad, un universo y un misterio. 

Ahora bien, de eso se infiere lo siguiente: las cosas que te ocurren son lo que tú decides que sean, 
favorables o desfavorables; el significado no está en la cosa, está en tu mente, brota de ti y se adhiere a 
la cosa. 

Tu paseo por Cataratas con tu novio es hermoso o desastroso, según quieras verlo por alguna 
motivación interna tuya. Y así será grabado y estipulado. Y ese significado es el que se vuelve hecho. 

Los niños mimados, los niños desatendidos 

Alfred Adler, discípulo de Freud, se ha dedicado especialmente a estudiar cómo situaciones de 
inferioridad en cada persona (y cada persona tiene alguna situación de inferioridad, física o psíquica o 
sentimental) pueden ser transformadas en uno u otro significado y marcar así el rumbo de una vida. 

Fijándose particularmente en casos donde la inferioridad es algún tipo de discapacidad, Adler analiza 
cómo fue enfocada esa situación y traducida en conducta vital: 

"Muchos de los hombres más eminentes, hombres que realizaron grandes contribuciones a nuestra 
cultura, comenzaron con órganos imperfectos... Lucharon contra las dificultades..." 

Otros en cambio son tratados con indulgencia y compasión por sus padres y de esa manera su mal 
termina siendo el conductor del fracaso, porque no se los educa para salir de sí y dar de sí mismo sino, al 
contrario, para que todo el mundo esté concentrado en ellos, y ellos no encuentran otro objeto en la vida 

que ellos mismos. 

Su interés está consagrado a sí mismos y jamás ha aprendido el uso y la necesidad de la 
cooperación. Los niños mimados, dice Adler, en general, son el grupo más peligroso de nuestra 
comunidad. 

En el sector opuesto, pero tan doloroso como el anterior, están los niños desatendidos, 

abandonados de una u otra manera. 



100 
 

Educar es formar a alguien para que salga de sí; sólo en esa salida, haciendo algo entre otros, por 
otros, con otros, la vida toma sentido creativo y positivo. 

Y aquí es donde la intervención de los padres es sumamente influyente. 

¿Cuál ha de ser la finalidad de una buena educación? 

Alfred Adler considera que éste es el principio y la finalidad de una buena educación: la cooperación. 

"La cooperación es la única salvaguardia que poseemos contra el desarrollo de las tendencias 
neuróticas. Por ello resulta de suma importancia que los niños sean preparados para la cooperación y 

animados a ejercitarla." 

Cooperar es operar con otros. Aquí aparece la regla, la norma, los límites, que otra finalidad no 
tienen. Aquí también tiene lugar la exigencia. 

Hemos temido ser exigentes. La exigencia forma el carácter y el temperamento hacia la superación 
del ego que sólo sabe mirarse el ombligo y lanza a la persona hacia una responsabilidad que la trasciende 

y es la existencia con los otros, y la apreciación de que nada se alcanza sin esfuerzo. 

La sociedad nuestra pone de relieve la competencia. Instiga a la hostilidad y al odio, por más que se 
lo quiera envolver en suaves y finas sedas. 

Quizá la competencia sea inevitable. Pero sin el principio de la cooperación se pierde lo humano del 
hombre y la base de todos los valores. 

Por la competencia logramos el éxito. Por la cooperación, una vida compartida, una vida con 
sentido, con afecto, con amor. 

Ideas de Keiserling 

Keiserling sostiene que no es el intelecto lo más humano del hombre. Ante todo, dice, porque no 
todos descuellan por su razón o por su inteligencia. Lo propiamente humano, dice, es el alma. Es decir, el 
sentimiento. 

"Tal es la sola razón por la cual la enseñanza de Jesús pudo hacer época: al elevar el amor a la 
categoría de virtud cardinal y hacer depender de esta virtud la salvación del alma, Jesús fue en verdad el 
primer pionero consciente del sentimiento de la humanidad." 

Alma es intimidad, alma es emoción, alma es ser por otro y para otro y con otro y desde otro. 

El intelecto hace crecer el individualismo. En el polo opuesto está la pérdida de identidad en el 
colectivismo o en la sociedad de masas. La institución intermedia, que hace ser al ser y le da fuerza e 
identidad, es la familia, el hogar, el que da calor al alma y le facilita el crecimiento. 

No hay que amar a la humanidad, dice Keiserling. Quienes así lo predicaron fueron "seres fríos y 
duros, sin excepción. En cambio, el mayor genio de amor que nunca hubiera en Occidente nos mandó 
amar a nuestro prójimo. El hecho es que no podemos amar más que a nuestro prójimo". 

Lo enseñó Moisés. Los evangelios lo ratifican. ¿Por qué el prójimo? El prójimo es el próximo, tu hijo, 
tu hermano, tu madre, tu vecino. 

Debemos aprender — ¡y cuánto cuesta!— que no son las ideas las que nos unen, sino los 



101 
 

sentimientos, la solidaridad en la conducta, el estar en torno a una mesa, o en torno a una fe. 

La familia es el gran crisol para decantar odios de amores, resentimientos de responsabilidades, el 
ser y el deber ser. 

Un hermano no es, debe ser. "Los hermanos sean unidos", dijo nuestro poeta. Por naturaleza no lo 
son, deben serlo por humanidad, por deber, por educación y disciplina: obligarse a ser. 

La juventud es centrífuga 

No digas "soy como soy". ¿Qué vanidad es esa? ¿Qué gloria hay en ser como eres? 

Lo glorioso, enseñaba Píndaro, es que llegues a ser el que eres, el que potencialmente eres, pero 
que aún no eres, porque eso exige trabajo, disciplina, arte: esculpirse, modelarse. 

"Una gran parte de los conflictos — dice Keiserling— que se producen entre padres e hijos proviene 
de que, a partir de un cierto momento, los hijos no buscan ya el calor del nido, sino frescor; desean volar 
lejos del calor del nido y no volverán a ser sensibles a la atmósfera del hogar paterno sino muy luego, al 

despertar en ellos la necesidad de construir su propio nido... 

"La juventud es centrífuga en esencia..." 

Centrífuga, es decir que huye del centro, de sus padres. En busca de sí misma. 

Eso es bueno, y no quieras detener el proceso. Lo malo es que quieras conservarlos a tu lado 
haciéndote el joven, el camarada, el amigo. 

Octavio Paz, en Los hijos del limo, analiza: 

"Podemos hablar de la tradición moderna sin que nos parezca incurrir en contradicción porque la era 
moderna ha limado, hasta desvanecerlo casi del todo, el antagonismo entre lo antiguo y lo actual, lo 

nuevo y lo tradicional. 

"La aceleración del tiempo no sólo vuelve ociosas las distinciones entre lo que ya pasó y lo que está 
pasando sino que anula las diferencias entre vejez y juventud. 

"Nuestra época ha exaltado a la juventud y a sus valores con tal frenesí que ha hecho de ésta un 

culto, ya que no una religión, una superstición; sin embargo nunca se había envejecido tanto y tan pronto 
como ahora. Nuestras colecciones de arte, nuestras antologías de poesía y nuestras bibliotecas están 
llenas de estilos, movimientos, cuadros, esculturas, novelas y poemas prematuramente envejecidos.” 

Necesidad de diálogo 

¿Qué quiere tu hijo? Diálogo. 

Diálogo no es hablar uno y otro, sucesivamente. Diálogo es una razón, según la etimología griega, 
que transcurre entre (día) dos personas. Algo que se discute. Una idea que está en juego, una 
confrontación de ideas y opiniones. 

Intercambiar frases es conversar pero no dialogar. Diálogo es decir algo que provoque el decir ajeno 
y si es pasional es mejor, es más auténtico. 



102 
 

¿De qué se dialoga? De límites, claro está. De los míos y de los tuyos. De los externos y de los 
internos. 

Enseñan Arminda Aberastury y Mauricio Knobel (La adolescencia normal): 

"Son tres las exigencias básicas de libertad que plantea el adolescente de ambos sexos a sus 
padres: la libertad en salidas y horarios, la libertad de defender una ideología y la libertad de vivir un 
amor y un trabajo. 

"De estas tres exigencias los padres parecen ocuparse en especial de la primera: la libertad en las 
salidas y horarios..." 

Sí, nos gusta plantear grandes y graves discusiones sobre los horarios de nuestros hijos, salidas, 
regresos, lugares. Es lo fácil. Es lo relacionado con el mundo exterior, con lo ajeno, con los peligros 
exteriores y las amenazas oscuras de un mundo del cual, aparentemente, no participamos. 

Lo otro queda a la sombra. Y lo otro es real, no es amenaza ni eventualidad. Lo otro es el tema que 
en la cita anterior se denomina como ideología, amor y trabajo. 

Ese es el espacio de ausencia de los padres. Ahí faltan y ahí fallan. 

En las cosas profundas de la vida, bajo la falsa idea de que los jóvenes son superficiales y 
solamente les interesan los bailes, los chistes, los cómicos y las jugadas y dormir hasta tarde, se produce 
un eclipse de padres en los temas serios de la existencia. 

La desconocida seriedad de los jóvenes 

Y los jóvenes son serios. Todos los humanos lo son y en todas las edades, inclusive los bebés. 

El juego no es para ellos juego sino experiencia. Y experiencia seria. ¿Vieron alguna vez a un niño 
concentrado en la rueda de un autito roto? Yo lo vi. La foto de Alberto está colgada en mi casa. Tiene dos 

años y pocas veces vi un rostro tan profundamente concentrado en algo. Son serios. Pero hay que darles 
la oportunidad de ser serios. 

A tal efecto, es menester que uno mismo sea serio y se ocupe de cosas serias, profundas, de 
valores, de ideologías, del bien y del mal, del amor, del trabajo, del compromiso, y lo plantee en el seno 
familiar con la naturalidad y la espontaneidad que la vida seria requiere. 

El hombre serio no es el que deja de reír; ríe como todo el mundo, cuando se le ocurre reír; 
también se le ocurre pensar. 

"El adolescente temprano — continúa explicando Aberastury—, el niño de alrededor de diez años, 
siente una gran necesidad de ser respetado en su búsqueda desesperada de identidad, de ideología, de 
vocación y de objetos de amor. 

"Si ese diálogo no se ha establecido es muy difícil que en el momento de la adolescencia haya una 
comprensión entre los padres y los hijos." 

Más tarde considera la autora: 

"Los padres necesitarían saber que en la adolescencia temprana mujeres y varones pasan por un 

período de profunda dependencia donde necesitan de ellos tanto o más que cuando eran bebés, que esa 
necesidad de dependencia puede ser seguida inmediatamente de una necesidad de independencia, que la 



103 
 

posición útil en los padres es la de espectadores activos, no pasivos..." 

Activos, no pasivos, repito yo. Dependencia y luego independencia. Necesidad del otro, y del otro 
activo, del otro padre, del otro que da pautas y respeta, que habla y escucha, que se juega en la idea y 
deja que el hijo, a su vez, tenga contra qué o a favor de qué reaccionar. 

Sólo así, en vínculos donde dependencia e independencia se van intercalando, es que se realiza la 
vera relación humana en cuanto relación compartida, de amor, de comprensión y de profundo respeto. 

La crisis de originalidad juvenil 

Sobre todo el joven, el niño, y en especial el adolescente, mientras hacia afuera muestra el gesto de 
suficiencia y despreocupación, de baile perpetuo y risa constante, de frivolidad y de indiferencia, está 
lleno de inquietudes y por dentro bulle frente a lo desconocido. 

La rebelión contra los padres, las manifestaciones agresivas u hostiles, la desobediencia responden 
al llamado de esa selva interior, de lo desconocido y contra lo conocido. 

Maurice Debesse denomina esta realidad como "crisis de originalidad juvenil". 

— Mis padres no me comprenden — suelen decir. 

Y dicen bien. No los comprenden, no captan ese mundo conflictivo, ese doble mensaje que el joven 
encarna, el afuera bullicioso y el adentro reflexivo, buscador, analista, soñador, anhelante de originalidad, 
de identidad, de iniciar la vida a partir de sí mismo y producir una génesis diferente a la de sus padres. 

Ni podemos ser como ellos ni podemos esperar que sean como nosotros. Amarlos es entenderlos, 
no concederles. 

Conceder no da trabajo. Entender es un trabajo, una vigilia. Y luego procurar que de ese 
entendimiento broten relaciones no complacientes, pero sí estructuradas, para que los sueños y ese afán 

de lo desconocido encuentren cauces y contenciones. 

Aquello es un río, un torrente. A ti no te corresponde frenarlo, pero sí encauzarlo, porque ese río de 
identidad personal, egoísta, centrada toda en sí misma, debe aprender que hay otros, que se es con 
otros, y que de ese aspecto de la naturaleza humana más elemental brotan los límites que son los vasos 
comunicantes interhumanos, inter-generacionales e inclusive inter-cogeneracionales. 

No lo salves de sus conflictos, déjalo que cristalice su personalidad; no le sirvas en bandeja las 
soluciones ni le temas a lo desconocido, a lo que él, ella, no capta bien, ni procures explicarle todo. 
Déjalo, su ser es parte del misterio y necesita develarlo solo. Es su intimidad. Su intimidad es tu límite. 

Recuerdos de mi adolescencia 

También yo guardo este recuerdo de mi incipiente pubertad, lo llevo siempre conmigo: en mi 
escuela de entonces el director, que era un filósofo, nos reunía a todos, unos ciento veinte alumnos de la 
secundaria, en un salón, los viernes por la tarde, a modo de despedida de la semana, y hablaba, 
pronunciaba una alocución o discurso o análisis de temas capitales del hombre en relación con la hora 
actual. 

Había ahí muchachotes de dieciocho años, grandes en cuerpo y en entendimiento. Y estábamos 
nosotros, los de doce y trece años, recién llegados, aplastados entre esa masa de cuerpos y cerebros, y 
francamente no entendíamos gran cosa de lo que el profesor decía. 



104 
 

Pero el recuerdo que me queda es el de la melodía de aquellos viernes por la tarde. El recuerdo, 
diría, de la fragancia de aquella sabiduría que el catedrático pronunciaba, que gran parte de los presentes 
captaba, digería y saboreaba, y que para nosotros era una ausencia, un vacío, y sin embargo no nos 
denigraba. 

Sentía como una gran emoción de poder estar allí y participar en algo grande, de grandes, algo a lo 
que podría acceder cuando fuera grande y creciera debidamente. 

Frases, versos, en efecto, me restan de aquellas jornadas. Esa conciencia de que hay cosas que no 
entiendo, hay cosas que no sé y que me falta saber, hay ideas que capto a medias, apenas las rozo, que 
me faltan; hacerse ese balance de humildad y estímulo a la vez, ese cuadro de un mundo grandioso, 
hermoso, profundo, vasto, y tú, hormiguita viajera, has de deambular por ese mundo que te asusta por 
una parte, mas por otra te invita a escalar sus montañas y avistar las luces que se descubren del otro 
lado de los muros rocosos. 

Que nada sea fácil, amigos padres 

Que nada sea regalado, colegas padres. 

Si se habla de cosas profundas o graves, que los niños estén ahí presentes, y si no entienden — 
valga la exageración— mejor, que sepan que hay todo un mundo incognoscible y por eso tienen que 
crecer, estudiar, pensar, elaborar, madurar. 

El sentido de la vida radica en esa aventura hacia lo desconocido, en superar obstáculos, en pasar 
por situaciones problemáticas. 

Les repito, hasta el cansancio, aquella historia de Salinger. Un hermano está sentado junto a la 
cuna de su hermanita y le lee unos textos raros, profundos, extraños. Entra el otro hermano y lo 
interpela: 

— ¿Qué haces? 

— Ya ves, leo. 

— Sí, pero la nena no entiende nada. 

— No entiende, pero oye... 

Y esa nena, cuando fue grande, recordaba que el hermano le leía extraños textos, y hasta creía 
recordar que eran fábulas de filosofía zen. 

No sabes qué depositas en el alma de tus hijos. Ahí quedan aromas, vagas nubes de difuminadas 
vivencias, y vibran. Y eso es lo que les entregas, lo que no sabes que les estás entregando, eso penetra y 
fecunda. 

Les entregas aquello que les transfieres en plenitud de ti mismo, en lo que crees, en lo que vale, lo 
entiendan o no, pero la melodía perdura, perdura... 

El placer del esfuerzo 

En siglos pasados la vida era una carrera de obstáculos, y el que se caía se rompía definitivamente 

la crisma. 



105 
 

En el siglo actual se procuró eliminar los obstáculos. Que la crianza de los niños y de los jóvenes sea 
dulce, lisa, tersa, enguantada, se dijo. 

De la rigidez constrictora pasamos a la permisividad dulzona. 

En los extremos caemos y hacemos caer a nuestros hijos. Hay que facilitar la vida, por cierto, pero 
no quitar todos los obstáculos. 

Para mucha gente en este siglo, dice Huxley, ya se ha vuelto un fastidio la carrera sin obstáculos. 
Cuando todo es elemental, a la mano, y cuando se puede todo, todo está permitido, todo se torna insulso 
y hasta aburrido. 

Esta educación para una vida sin obstáculos, obviamente, es mentirosa. 

La vida es obstáculo y saltos en largo y saltos en alto y a menudo saltos olímpicos. 

Luego, cuando de pronto aparecen los obstáculos y el país de las maravillas deja de serlo, el joven 
— ocurre en muchos casos— se siente desahuciado y se retira, por así decir, de la carrera, y se desvía 

hacia caminos no exigentes, pasivos del facilismo que aprendió en brazos de papá y de mamá amantes y 
envolventes. 

Se retiran, renuncian y concluyen siendo desdichados sin remedio. 

"Las placenteras emociones derivadas de la anuencia que se otorgue uno a sí mismo, interior o 
exteriormente, resultan insípidas en comparación de aquellas que tienen que ser alcanzadas por medio de 

laboriosos avances — que a veces no lo son— a través de obstáculos psicológicos hacia la meta deseada", 
sostiene Aldous Huxley. 

Viva la existencia placentera 

Del placer hablábamos, al placer volvemos. Si me preguntaran qué quiero para mis hijos diría: 

UNA EXISTENCIA PLACENTERA 

Placer, queridos amigos, es síntoma de felicidad. El tan buscado placer fue largos años perseguido 
como hijo de Satán, hermano del vicio, padre de la corrupción. 

Es que siempre se tenía establecido que el placer está ligado a cosas, situaciones exteriores, 
burdeles para unos, conciertos para otros, viajes para terceros, compras para cuartos. Cosas, objetos, 
lugares, hechos. 

Yo es así; he aquí un tema para que lo hables con tus hijos. 

El placer es tuyo, algo interior, que brota de ti y que puede estar motivado, desde luego, por las 

Cataratas del Iguazú o los Lagos del Sur, o el rostro angelical de esa niña de enfrente que te tiene loco de 
amor, o una lectura, o un rayo de sol. 

Pero esos mismos elementos podrían darse y que tú no reaccionaras placenteramente porque, 
sucede, sucede, estás en otra cosa. 

El placer brota de ti, es tuyo, es tu actitud frente a la vida. Entonces no es indispensable llegar al 

bosque de los arrayanes, en la zona de Bariloche, que a mí tanto me impresionó, para alcanzar ese 
éxtasis de sí mismo consigo mismo que se denomina placer y que es signo de felicidad. 



106 
 

Si te abres, ingresa el placer. Apertura mental, espiritual, de los sentidos, de todas las porosidades 
de tu ser. 

Yo pueden ni deben compararse. El placer de un manjar, el placer de una frase de Borges ("las 
tardes a las tardes son iguales"), el de la postal que recibiste ayer y que no esperabas, el del saludo en la 

calle en un encuentro inesperado. 

Hijo mío, la vida depende de ti, mientras tú dependes de ella. Tú dependes de ella, físicamente, en 
cuanto ente existente; ella depende de ti en cuanto sentido, color, idea, valor, belleza. 

Ese es el goce del descubrimiento. Descubrimiento. Antes estaba tapado, y viniste tú y lo 
descubriste. 

Hay que descubrir un encuentro en la calle para gozarlo. Podría pasar a tu lado y que no lo vieras, 
no lo percibieras, no lo descubrieras. 

En consecuencia, es trabajo. El trabajo de superar escollos, saltear obstáculos, sobre todo los 
interiores, esos murallones de la rutina que tenemos instalados adentro y que hacen que todo encuentro 
sea un encuentro más, y que las tardes a las tardes sean iguales. 

Cuando descubres lo desigual te desequilibras y por ese resquicio aflora el placer, lo imprevisto, lo 
inaudito, la diferencia. 

Bateson a esta situación la denomina aprendizaje. Por más que hayamos odiado a la escuela cada 
uno guardará en su memoria momentos de aprendizaje, de deslumbramiento durante la clase, o en el 

recreo, o frente a un texto, un instante durante el cual el cielo se abre y se te hace la luz, y el placer 
consecuente. 

La ventana y el paisaje 

Les transcribo unos versos de William Blake: 
"¿Qué, se preguntará cuando el sol se eleve, no es un disco redondo de fuego, algo así como una 

guinea? Oh, no, no, yo veo una legión innumerable de las huestes celestiales exclamando: Santo, Santo, 
Santo, es el Señor todopoderoso. Yo no interrogo a mi vista corpórea y vegetativa más de lo que 
interrogaría a una ventana por el paisaje. Yo miro a través, y no con ella." 

El cuerpo nos comunica con el mundo, como la ventana. Vemos a través de la ventana, pero no con 
ella. 

Desde el interior parte la visión, y eso es lo que hay que educar mientras se conserva la ventana en 
buen estado. 

De la visión interior depende qué veas en el exterior y cómo lo percibas. Puedes ver una bola de 
fuego, llamada sol. Puedes ver, si tienes la sensibilidad de Blake, la huella de Dios, un universo que le 

canta al misterio. 

Entonces pensarías, quizá, que no existes solamente para alguien, alguien que te mire, sino para 
algo, para ser tú mismo una visión sobre el universo, un punto de vista que enriquece al propio universo. 



107 
 

Capítulo Ocho 

La permisividad nuestra de cada día 

El juego de la familia 

La vida es drama. El drama, así lo significa el origen de la palabra en griego, es actuación. 
Actuamos, coactuamos, antiactuamos. 

A veces somos, en la escena — en la casa, en la calle, en la oficina— protagonistas, es decir los 
primeros en la escena, los que sobresalen; otras veces somos coprotagonistas, compañeros de otros 
participantes; otras, antagonistas, opositores. 

A diferencia del teatro clásico donde los sujetos son máscaras casi definitivas, definitivamente 
buenos o malos o viciosos o simpáticos o mentirosos o avaros, en la vida real, en el teatro nuestro de 
cada día, vamos cambiando de máscaras según el momento y la ocasión. Son los roles que asumimos 

por un instante, para modificarlos luego. 

Vengo a casa y me siento a comer. La sopa está fría. 

— La sopa está fría. 

Es mi rol de acusador, de perseguidor. Mi esposa asume el rol de víctima: 

— Lo lamento, es que... — se justifica, toda culposa ella, pobrecita. 

Después se recompone, mientras hacemos el correspondiente ruido de la sopa fría. 

— Decime una cosa, ¿y por qué viniste hoy más tarde que nunca? 

— ¿Qué? — me defiendo yo. 

Ahora ella es perseguidora y yo víctima. 

Un juego, ¿entienden? Cómo no lo van a entender si constantemente lo practicamos todos, y 
veinticuatro horas al día. 

Aparece el nene. Ve que tenemos las caras largas y que hay tensión en el ambiente. Se sienta a 
comer. 

— Rica sopa — dice, para salvar a su madre. 

Silencio. Madre agradecida, ojitos refulgentes. 

— Gracias por haberme ayudado ayer, papá, en la composición. Me fue bárbaro en el colegio. 

Papá reconfortado. Todos contentos. Nene salvador. 

Hemos visto, pues, la posibilidad de tres roles en el psicodrama de nuestro hogar cotidiano: 



108 
 

— perseguidor 

— víctima 

— salvador 

Son transacciones entre nosotros. Te doy, me das, intercambiamos. Por eso a la psicología que 
practica este enfoque de análisis se la llama transaccional. 

Les ofrezco un ejemplo de estas transacciones, tomado de James y Jongeward (Nacidos para 
triunfar). 

La madre, el padre, el nene intercambian roles teatrales 

El hijo (Perseguidor): 

— Sabes que no me gusta el color azul. ¿Por qué me compraste una camisa de color azul, mamá? 

La madre (Víctima): 

— Nunca estás contento con lo que hago. 

El padre (Salvador de la madre, Perseguidor del hijo): 

— ¡Vamos, vamos, basta! Qué es eso de gritarle a tu madre, ¿eh? ¡Te vas a tu pieza y te dejas de 
molestar! 

El hijo (Víctima):  

— Siempre es lo mismo. ¡Me dicen que diga lo que pienso y cuando lo hago me lo reprochan! 

La madre (Salvadora del hijo): 

— Vamos, no te pongas así, no es para tanto, no vamos a matarnos por una camisa. (Lo acaricia 
y le da besitos en la nuca.) 

El nene sonríe. Ganó la partida. La madre se dirige luego a su esposo: ahora es Perseguidora. 

La madre: 

— No hay que ser tan severo con el chico, a veces te pasas de revoluciones, después de todo no 
fue nada grave... 

Él la mira, atónito. 

El padre (Víctima): 

— Pero, querida, yo sólo quería ayudarte y ahora resulta que el culpable soy yo. 

El hijo (Salvador de ambos): 

— Mamá, papá está cansado, vuelve del trabajo, y vos estás algo nerviosa por el día que tuviste 



109 
 

así que hagamos todos las paces y vamos a ver tele que dan El Chapulín Colorado. 

Los distintos papeles que cada uno representa 

Dicen los autores James y Jongeward: 

"De cuando en cuando, cada persona representa los papeles de Perseguidor, Salvador o Víctima. 
Sin embargo, cada persona tiende a enfrentarse con la vida y a jugar sus juegos más frecuentemente 
desde un rol favorito. El que representa no siempre está claro para el actor que puede actuar de una 
forma y sentir de otra. Por ejemplo, no es infrecuente el que una persona que se siente Víctima esté en 
realidad persiguiendo a los que la rodean. A menudo el cambio de roles origina el drama. 

"Cuando marido y mujer buscan consejo matrimonial, cada uno de ellos se considera una Víctima 
que sufre la persecución de su cónyuge. Su expectativa puede ser la de que el terapeuta participe en su 
juego en el rol de Salvador, en vez de efectuar un rescate real." 

Moraleja: Puedes acudir a otros para que te ayuden, pero en cuanto a salvación debes salvarte tú 
misma, tú mismo. 

Segunda Moraleja: Ni tú misma ni tú mismo. Entre nosotros. 

Tercera Moraleja: No hay que salvarse. Hay que ser con limpieza y honestidad y no jugar a hacer 
teatro. 

La vida es teatro. Calderón lo afirmaba; Shakespeare lo expresaba así: 

"Todo el mundo es un escenario y todos los hombres y mujeres sólo actores...  ellos tienen sus 
salidas y sus entradas; cada hombre en su tiempo representa muchos papeles." 

Pero uno es el teatro de la vida y otro el teatro premeditado como teatro que solamente quiere 
ganar posiciones, superioridades, partidas miserables como la lucha ante una camisa azul. 

Eso hay que aprender, aprender y enseñar. Un malhumor auténtico, profundo, puede ser más 
educativo que una sonrisa embalsamada en la teatralidad del momento. 

Sólo lo auténtico vale, sólo lo auténtico nos humaniza, sólo lo auténtico educa y transmite valores. 

Aprenda a decir NO 

En medio de tanto miedo a los hijos, miedo a los límites, miedo a perder la simpatía y la 
benevolencia de nuestros vástagos, aprendimos a decir solamente sí y nos reprimimos con el no, como 
si fuera maléfico. 

El no es parte del sí. Si no, el sí es falso, mentiroso y desvalido, además de producir efectos de 

invalidez psíquica. El sí estimula a la acción; el no, al crecimiento.    

Estamos hechos de complejas configuraciones. El impulso egoísta prevalece en la consecución de 
nuestros fines que son, ya lo explicamos, de superioridad sobre el otro. La solidaridad se logra con el no 
que frena esos impulsos y procura desarrollar la tendencia hacia la colaboración, que es el proceso 
educativo central. 

Explica Paul Watzlawick: 



110 
 

"No cabe duda de que gran parte del proceso de socialización consiste en enseñar al niño aquello 
que no debe ver, no debe oír, no debe pensar, sentir o decir. Sin reglas muy definidas acerca de aquello 
que debe permanecer como ignorado, una sociedad ordenada resultaría tan inimaginable como una 
sociedad que no lograra enseñar a sus miembros aquello que deben saber y comunicar." 

Quizás el ejemplo más clásico y más notable en este punto sean las famosas Tablas de la Ley, que 
contienen los diez mandamientos. Son dos: de un lado están los mandamientos positivos, lo que se 
debe hacer, y del otro los negativos, lo que no hay que hacer. 

Ese es el modelo de la educación humana. 

Una corona de olivo 

Cada día es nuevo bajo el sol. 

A mis alumnos les decía, y les sigo diciendo: hay que dejar de cumplir años y hay que cumplir 
días. Eso no impide distinguir, como sugerí antes, entre lo inmediato y lo mediato, que son dos líneas 
de valores, dos planos diferentes. 

La meta lejana, para la cual la meta inmediata es valor en sí mismo y al propio tiempo es 
dimensión de medio y puente hacia un más lejos. 

El más lejos te hace soñar. El más cerca te hace vibrar. Soñar y vibrar no son alternativas sino 
necesidades, ambas, y compatibles entre sí, del individuo en crecimiento. 

Por eso son tan importantes los proyectos en la juventud; son los que hacen crecer a los 
adolescentes. Aunque no se cumplan, aunque parezcan fantasiosos, dice Francoise Dolto, no hay que 
troncharlos con un cínico realismo de productividad. 

Lo productivo vale tanto como lo improductivo. Es el valor de lo inútil. 

Yo empecé a estudiar filosofía, pedagogía, literatura y todos me perseguían: 

— ¿Para qué sirve? — me preguntaban. 

No sabía qué contestar, y me sentía humillado. 

Sirve, y para mucho, pero no se cotiza en el mercado. Sirve para soñar, para pensar, para 
disfrutar ora del cielo, ora de una página de Hornero, ora de tus ojos, ora de mi propia presencia en el 
mundo. Sirve para proyectarse hacia la humanidad entera y hacia la Historia donde mi vida adquiere un 
sentido muy especial, más allá de lo coyuntural y momentáneo. 

Valores lejanos, valores inmediatos 

En La Ilíada, el héroe central se plantea en un momento la gran disyuntiva: si continuar luchando 
en Troya o volver a su casa y estar cómodamente sentado, junto a esposa e hijos, y disfrutar de una 
existencia calma, reposada, dulce. 

"Dos hados diversos me llevan al término de la muerte: si me quedo aquí, sitiando la ciudad de 
los troyanos, pierdo mi retorno pero mi gloria será inmortal; si llego a casa, a mi amada tierra patria, 
pierdo mi noble gloria, pero mi vida será larga, y no me alcanzará pronto el término de la muerte." 

El planteo, ven, es claro. ¿Qué espera al final? Siempre la muerte. Una muerte próxima, 



111 
 

eventualmente, si sigue luchando en Troya. Una muerte más lejana si vuelve a casa y vive tranquilo, en 
paz y en placer, fuera de toda guerra. 

Pero la guerra es por una causa, por algo superior, y ese algo superior lo hace a él mismo 
superior frente a la inmortalidad de la memoria de la Historia. 

Para los antiguos existían valores como la gloria, la fama, la honra. Valores relativos a la 
posteridad, a eso que uno dejará aquí, en la tierra, a favor de las generaciones que vendrán luego. 
Desde un árbol, hasta una conducta ejemplar. 

Hoy vivimos para valores momentáneos, de satisfacción más o menos inmediata. Inclusive, 
debido a los vaivenes de la economía, la idea de ahorro que significa guardar algo hoy para mañana, ha 

desaparecido. 

Todo es presente y el lema parece ser carpe diem, disfruta del día. Pero en verdad sólo puede 
disfrutarse del día si este día está inserto en una cadena de días que conduce hacia alguna meta. 
Gracias a la meta cada día adquiere un significado propio, es un refuerzo de la meta lejana; se da en el 
presente, pero al mismo tiempo afirma el futuro. 

El que estudia hoy, disfruta mientras estudia, tiene la meta inmediata en el hoy, en el mañana, 
pero todo eso está al servicio de la meta lejana, y le permite el otro disfrute, el gozo de estar creciendo, 
ascendiendo, caminando hacia el horizonte del ideal. 

Toda tarea, todo emprendimiento, tiene el mismo mecanismo. Lo que no conduce a ninguna parte 
pierde valor en sí mismo. 

Es cierto que uno quiere ir al cine hoy para disfrutar de la película hoy. Si la película es excelente, 
la disfrutas y te deja un recuerdo, algo así como un interés del capital para mañana, para tu 
enriquecimiento ulterior. 

Si la película es intrascendente, tal vez logra entretenerte por esta noche, y luego te quedas 

nuevamente vacío, como si jamás la hubieras visto. El presente que deja huellas es un presente vivido 
con plenitud y con trascendencia, es decir más allá de este presente. 

Preguntaban, en su guerra con los griegos, qué estaban haciendo en ese pueblo. Les contestaron 
que los griegos practicaban los juegos olímpicos. Preguntó Jerjes: 

— ¿Y cuál es el premio? 

— El premio — le dijeron— consiste en una corona de olivo. 

El rey persa se echó a reír. Sin embargo, había junto a él un sabio consejero que le hizo ver: 

— Rey nuestro, es un terrible riesgo luchar contra hombres que no combaten por el provecho sino 
por la honra. 

El que lucha por algo que está más allá, más lejos inclusive que su propia vida, un ideal, una 
causa, un valor, ese nunca cae derrotado; siempre vence, si no en vida, después de su vida, porque esa 
idea perdurará y otros la retomarán. 

¿Para qué te educo, hijo? 

Si te educo, hijo mío, para lucirte en sociedad; si te educo para que ganes dinero; si te educo 



112 
 

para que venzas a los demás en las contiendas de la existencia, te educo para la realidad inmediata, y 
eso es correcto. 

Si te educara solamente para eso, te educo para el vacío y la desesperación, porque podrías llegar a 
tener todo, y aun entonces tendrías nada. 

Es necesario, por tanto, que te eduque también para lo trascendente, para aquello que es invisible 
a los ojos, eso que no sirve para nada, salvo para vivir, para ser feliz, para creer, para confiar, para 
cultivar esperanzas, para soñar con un mundo mejor, superior, aunque bien sepamos que no es 
próximo ni cercano. 

Pero el solo pensamiento de la costa que la nave debe alcanzar impulsa a la nave. Ser humano, 

hijo mío, es sentirse parte de alguna cadena de manos humanas, unidas a través del tiempo, bregando 
todas para que la nave de la historia alcance costas de paz, de justicia, de amor. 

¡EL AMOR! 

Eso que tanto declaramos, que tanto queremos, eso es un ideal y no podemos quedarnos a solas 
tú y yo, mi querida esposa, nosotros, mi querido hijo, en un reducto de amor si el mundo entero brama 
de odio, hostilidad, violencia. 

Sí, la corona de olivo debería ser una de nuestras aspiraciones; mientras tanto luchamos por 
adquirir aparatos, viajes al exterior y otros enseres que nos dan prestigio y algo parecido al gozo; 
mientras, luchamos para ganarles a otros. 

No sé estrictamente para qué te educo. Pero sé para qué querría educarte. Para el cielo y para la 
tierra, para que tengas confort y bienes y bienestar. 

Y para que seas feliz. Que no es cosa del verbo tener, sino del ser. Y el ser no busca cosas 
valiosas sino valores, como la corona de olivo, la de una causa, la de alguna solidaridad, la que se gana 
sin ganarle a nadie, sino al contrario, abrazando a alguien. 

Me duelen tus imperfecciones 

Pero porque los amo me duelen sus imperfecciones, como a ellos les duelen las mías. 

Si son totalmente irremediables, aparece el campo de lo imposible, y renuncio a intervenir en él. 
Si son remediables, intento hacer algo para que desaparezcan o se reduzcan. Procuro influir. 

Eso hace un buen padre, una buena madre, una esposa amante: desear el crecimiento y el 
mejoramiento del otro. 

El amor es exigente a veces, indulgente y piadoso otras veces. Pero si tú, hijo, puedes más, tú en 
comparación contigo mismo, no con otros, tú en referencia a tus propias potencialidades, sabes que 
siempre tendrás a tu lado, de cerca o de lejos, a un padre y a una madre que te besarán, te mimarán, 
te extrañarán, y te... criticarán, en forma abierta o simplemente con la mirada, el silencio. 

Bien lo sabes. Sabes que se espera algo de ti, tu propio desarrollo hacia arriba y hacia adentro. 

Eso es amor. Alguien espera algo de ti. 

 



113 
 

Nuevos problemas, viejas soluciones... 

Uno dice que quiere el bien. Uno declara y proclama que quiere el amor y repudia el odio. En eso 
los tiempos se parecen. Difieren en cambio en qué se entiende por bien, en aquello que se interpreta 
como amor. 

Isaiah Berlin nos explica: 

"Todo estudio de la sociedad muestra que cada solución crea una nueva situación que engendra 
necesidades y problemas nuevos propios, nuevas exigencias. 

"Los hijos han obtenido lo que sus padres y abuelos anhelaban... mayor libertad, mayor bienestar 
material, una sociedad más justa, pero los viejos males se olvidan y los hijos enfrentan los nuevos 
problemas que traen consigo las propias soluciones de los viejos, y aunque también éstos puedan 
resolverse, generarán nuevas situaciones, y con ellas necesidades nuevas, y así sucesivamente, 
siempre, de modo impredecible..." 

Aprendamos primero que no es que tengamos conflictos sino que somos conflictos. 

Diario de una adolescente 

Anais Nin, notable escritora de comienzos de siglo, dejó un Diario de adolescencia. En él cuenta 
un diálogo que tuvo con su madre a los dieciséis años. 

La madre le contaba su propio pasado, sus amores reales, sus amores eventuales. Casada ya, fue 

cortejada por un príncipe a quien ella quería mucho. Anais le pregunta a la madre por qué no dejó al 
padre y se fue con ese príncipe. 

La madre le responde. 

— ¡Ah, no, hijita! ¿Y mis hijos? 

Anais reflexiona en su diario, a continuación: 

"Otra vez el Deber. Todas las cosas de la tierra parecen girar alrededor de un centro. Un círculo, 
el centro, un punto, el Deber. Giramos a su alrededor hasta el final." 

Claro que, como decía Berlin, hay conflictos entre valores. El deber es un valor. La voluntad propia 
y su libertad es un valor. La vocación es un valor. 

Y el amor, por supuesto. Ser hombre es elegir. Y sobre todo estamos puestos a prueba cuando 
tenemos que elegir entre valores que se contraponen. 

El amor de la madre de Anais implicaba el sacrificio de sus hijos. La madre de Anais eligió. 

Después de todo el amor a los hijos también es amor. 

¿Amor? Resulta que no hay amor, sino amores, en plural, en riqueza. Todas nuestras adhesiones, 
todos nuestros principios, todos nuestros valores. 

Esas ansias de ser superiores 

Comenta Desmond Morris en El zoo humano: 



114 
 

"Cuando un hombre está llegando a la edad del retiro suele soñar con sentarse plácidamente al 
sol. Descansando y tomándoselo con calma, confía en prolongar una agradable vejez. Si consigue 
realizar su sueño de tenderse al sol, una cosa es segura: no alargará su vida, la acortará. La razón es 
sencilla: habrá renunciado a la lucha de estímulo." 

No bien nacemos ya estamos en plena lucha, en plena carrera de estímulos, ganancias, alcances, 
logros. Vivir es hacer. Vivir es proyectar, es soñar, y es realizar y cotejar lo realizado con el diseño de 
nuestros planes. 

Decimos "descanso", pero lo que insinuamos es otro tipo de actividad, algo que nos arranque de 
esta rutina. El descanso como tal es imposible, salvo el del dormir, que sigue trabajando con la tela de 
las imágenes oníricas. Trabajo al fin, no fuera de mí, sino dentro de mí. 

La cita anterior continúa de esta manera: 

"En el zoo humano, esto (la lucha) es algo en lo que todos estamos empeñados durante nuestras 
vidas y, si la abandonamos, o la emprendemos mal, nos encontramos en graves dificultades. 

"El objetivo de la lucha es obtener del medio ambiente el óptimo grado de estímulo." 

Uno se estimula, hace cosas para lograr estímulo que nutra con nueva energía esta necesidad de 
vivir estimulado. 

El hombre primitivo vivía dentro de una estimulación natural frente a la constante amenaza 
exterior o la guerra del fuego o la batalla por el alimento. 

El problema es del hombre civilizado. Esos estímulos naturales de la existencia en cuanto 
supervivencia han desaparecido. En la ciudad, protegidos contra las inclemencias del tiempo, sin 
peligros físicos inminentes, estamos, dice Morris, como animales en el zoo: sobreprotegidos. En 
consecuencia, necesitamos estimularnos. 

El estímulo es el otro, la sociedad. Y el verbo tener es el que aquí reina. En realidad el tener 
parece referido a cosas, a dinero, a viajes, a todo lo que tiene un valor económico. Pero no es ese tener 
el objetivo. 

Queremos tener, porque el tener nos proporciona un tener superior, el de la dignidad, el de la 
superioridad. No es la cosa tenida la que satisface, sino la superioridad que implica dentro del orden 
social. 

Por ese motivo, por la estimulación que ofrece la superioridad, cayó Eva en los brazos de la 
tentación cuando Serpiente le ofreció aquel fruto prohibido. Eva preguntó: 

— ¿Y qué se gana cuando uno lo come? 

— Seréis como dioses — dijo Serpiente. 

— ¿Y eso qué es? — preguntó nuevamente Eva, la curiosa. 

— Eso significa ser superior, prestigioso, por encima de los demás. 

— Genial — dijo Eva y se abalanzó sobre el fruto, y Adán luego estuvo encantado con ese fruto y 

el proyecto que contenía. 



115 
 

Así es como se pierde el paraíso. 

¿Por qué la rivalidad? 

Si el tener no fuera tan absoluto como valor, dice Ruth Benedict, "las emociones modernas de los 

celos serían ininteligibles". 

Ruth Benedict es una antropóloga y ha estudiado diversas sociedades que manifiestan diferentes 
pautas culturales. Por eso es capaz de contemplarse a sí misma dentro de esta sociedad occidental y 
decir: 

"Nuestras actitudes frente a los hijos son igualmente muestra del mismo fin cultural. Nuestros 
hijos no son individuos cuyos derechos y gustos sean casualmente respetados desde la infancia, sino 
responsabilidades especiales, 

como nuestros bienes... Son, fundamentalmente, extensiones del propio yo y dan una 
oportunidad especial para el despliegue del yo y la autoridad." 

Esto no es natural. No es natural esta intensa relación de pertenencia que hay entre padres e 
hijos en nuestra sociedad. 

"Está impresa en la situación por los impulsos mayores de nuestra cultura." 

Cultura de tenencia. Cultura de atesoramiento y posesión. 

El amor y la propiedad suelen amasarse en una extraña mezcla, indiscernible. Tener significa 
tener rivales, tener a quién ganarle, a quién superar en el tener. En la fuerza, en el saber, en los bienes 
materiales, en la belleza. 

"La rivalidad es una lucha que no tiene por centro los objetos reales de la actividad, sino la 
derrota de un competidor. La tensión ya no se dirige a proveer adecuadamente una familia o a adquirir 

bienes que puedan ser utilizados o gozados, sino que se dirige al propósito de adelantarse respecto de 
los vecinos y a tener más bienes que cualquier otro. Toda otra cosa es dejada de lado, fuera de la gran 
finalidad de la victoria." 

Ruth Benedict habla de unas tribus primitivas en Estados Unidos, los kwakiutl. Pero está claro que 
nosotros, los civilizados, estamos en la misma. 

"La rivalidad es una tiranía de la cual nadie puede librarse una vez que se la estimula... El deseo 
de superioridad es insaciable. Nunca puede ser satisfecho." 

Eva cayó en la trampa de la tentación de ser una diosa. Hoy las diosas andan por las calles y otras 
las miran y las envidian y se matan por llegar a ser como ellas, diosas. Y los dioses, no necesariamente 
por sus atributos físicos, los dioses del poder, de la superioridad, del auto más sofisticado, del chalet 
más cotizado, gustan de fotografiarse con las diosas. 

Rivalidad. Competencia. Estímulo. Adrenalina. 

Envidia. 

La envidia existe, sí, y hay que saberlo, y hay que reconocerlo. Entre él y ella. Entre padre y 

madre. Entre hijos e hijos. Entre padres e hijos, entre hijos y padres. 



116 
 

El pecho bueno y el pecho malo 

Melanie Klein estudió este tema a fondo, desde el psicoanálisis. 

El bebé se maneja, explica Klein, con ambivalencia frente al pecho materno. Hoy lo ve bueno, 

mañana lo ve malo. Bueno, cuando lo nutre; malo, cuando está ausente. 

Objeto bueno y objeto malo. Lo bueno produce gratitud. Lo malo, envidia. Gratitud es amor, 
envidia es hostilidad, negación del otro. 

Son momentos pasajeros, alternantes en la realidad cotidiana. Se suceden. Lo importante es eso, 

que se sucedan, no que la envidia sea suprimida, ya que no lo será, siempre reaparecerá, pero que 
también haya amor, gratitud. 

Dice Melanie Klein: 

"El niño con una fuerte capacidad para el amor y la gratitud, tiene una relación profundamente 
arraigada con su objeto bueno, y puede resistir estados temporarios de envidia, odio y sensación de 

perjuicio sin ser fundamentalmente dañado. Estos estados surgen aun en niños que son amados y 
reciben buenos cuidados maternos. De este modo cuando los estados negativos son pasajeros, el 
objeto bueno es recuperado una y otra vez. 

"Este es un factor esencial para su consolidación y crea el cimiento de un yo fuerte y la 
estabilidad." 

Los padres que quieren evitar frustraciones de sus hijos y por ese motivo son fuentes constantes 
de permisividad, sin límites, sin enfrentamiento, sin escollos, impiden el desarrollo de la capacidad 
humana de sufrir ausencias, de encarar las situaciones que se presentan como negativas en cuanto 
pasajeras y dignas de ser superadas luego, a través del amor que liga a causas favorables. 

El miedo a los límites, el miedo al conflicto, es el que luego se traslada a los hijos y opera en ellos 
como debilidad para controlar la envidia y fomentar la gratitud, el amor, la capacidad de goce. 

Dice Melanie Klein al respecto: 

"La ausencia de conflicto en el niño, si tal estado hipotético pudiera ser imaginado, lo privaría del 
enriquecimiento de su personalidad y de un factor importante en el fortalecimiento del suyo. El conflicto 
y la necesidad de superarlo constituyen un elemento fundamental en la facultad creadora.” 

El hombre en el vientre de la ballena 

El tema que se nos plantea es el siguiente: cómo hacer para que la envidia se transforme en 
potencia positiva, creativa. 

Por una parte, no podemos evadir la prisión esa de la rivalidad, de la envidia, de la lucha por el 
prestigio y la superioridad. Es inevitable. 

Sin embargo hay algo que es posible: mitigar esa ansiedad y canalizar el resto de la energía hacia 
el dominio de sí mismo. 

Superar, sí, pero superarse. 

En ese caso la envidia, que es mirar al otro y lo que el otro tiene, contempla los modelos 



117 
 

superiores que la historia contemporánea y la pasada proveen, y a su luz procura modelarse. 

Eso es crear. Y la mayor de todas las creaciones no es una estatua ni una pintura ni una máquina 
sofisticada. La mayor de todas las creaciones es crearse a sí mismo, modelarse, recrearse. Diariamente. 
Renacer. 

En todos los pueblos se cuentan historias de héroes que renacen después de haber pasado por 
duras pruebas en que el sujeto está a punto de perderse. Finalmente, gana. Se gana a sí mismo, y en 
ello consiste su heroísmo. 

Uno de los más simbólicos es el caso de Jonás. Jonás es enviado por Dios a la ciudad de Nínive 
para predicarles el bien, la justicia, y de esa manera salvarlos de la destrucción. 

Jonás se niega. No quiere ese destino. Quiere vivir tranquilo. Rehuye el envío y el mensaje. Huye 
de Dios, que es huir de sí mismo, y toma un barco que surcará lejanos océanos. En el barco, así espera, 
estará a salvo. 

Pero una tormenta sacude al barco, y todos los tripulantes y marineros y pasajeros están 
desesperados. El único que no está desesperado es Jonás. 

Él se encuentra en una punta de la cubierta durmiendo como un bebé. La gente lo sacude y lo 
despierta. 

— Fíjate — le dicen—, la tormenta que está por destruirnos, y tú ahí durmiendo. Haz algo. 

Jonás entiende que la tormenta lo persigue a él, al fugitivo. Entonces pide a los marineros que lo 
arrojen al mar, así cesará la tormenta. 

La tempestad, en efecto, se aplaca. Jonás cae en las aguas y allí es devorado por un gigantesco 
habitante del mítico océano, una ballena portentosa. 

Dentro de la ballena, con vida y ahora en soledad como para pensar y reflexionar, Jonás le reza a 
Dios para que lo devuelva al mundo exterior. Dios oye su plegaria, y la ballena abre la boca y escupe a 
Jonás en una de las costas. 

Es el renacimiento del héroe. El vientre de la ballena era como el vientre de su madre y el mar, el 
líquido amniótico. Jonás huía de sí mismo y no quería asumirse en su calidad de adulto responsable que 
debe ayudar a otros adultos, a otros hombres. Quería ser un bebé. 

El bebé vive totalmente encerrado en sí mismo, y si está en el vientre materno tanto mejor. Es el 
colmo del egoísmo y del encierro del ego. 

En la ballena cae, es la caída más profunda, y ahí, como feto, renace y vuelve a la tierra a realizar 
su destino. 

En más de una ocasión las zozobras humanas, nuestras luchas por el poder y el egoísmo, nos 
arrojan a hondos y procelosos mares. 

Son pruebas. La prueba del héroe. La oportunidad de detener la marcha, meditar y retomar el 
camino en cuanto renacimiento. 

 



118 
 

Cábala del número 7 

El candelabro que había en el templo, en Jerusalén, tiene la imagen de siete brazos. Son los siete 
días. Y es transparente el significado de esa imagen. Tres de un lado y tres del otro, y en el medio el 
séptimo día, el fiel de la balanza. 

Cada día está a tres, a dos, a un día del séptimo que lo espera. El séptimo es la fiesta y en cada 
día debes prepararte un poquito, para la fiesta. Cada día ha de tener algo de la fiesta del séptimo. 

Los seis, tres y tres, miran hacia el medio, hacia el séptimo. El medio es el que irradia su luz 
sobre los dos lados. 

Dos lados. Pensemos en los dos lados. El lado del padre y el lado de la madre. El masculino y el 
femenino. El séptimo los erotiza, en busca de la unión. El lado de la inteligencia y el lado del 
sentimiento. Deben integrarse. 

El séptimo es la integración, la búsqueda del uno. 

Pero todos los días han de tener un rocío de santidad, una hora de sí mismo, algún momento de 
fuga, de desierto, de salida del fragor de la batalla del odio que la supervivencia darwiniana impone, 
una iluminación, un reflejo del séptimo día, de Dios. 

El árbol de la vida: el amor y la ley 

De un lado están las tres esferas del rigor y de la exigencia y de la ley y del castigo, del árbol de 

la vida. Del otro lado, el árbol hace crecer las ramas de la indulgencia, de la piedad, del amor. 

El amor no puede vivir sin la ley. La ley sin el amor es despiadada. 

El amor espera que se cumpla la ley de la disciplina, del trabajo, del esfuerzo, y entonces florece. 
La ley espera que el amor irrigue las arterias de las relaciones humanas para que ella no tenga que 

entrar en acción. 

La finalidad es el amor, es el séptimo día. Pero hay una ley, y es tu esfuerzo, tu crecimiento, tu 
trabajo normalmente volcado hacia afuera, hacia el poder, y que debe volverse trabajo para el séptimo 
día. 

Presencia de Dios en la vida del hombre 

Si el séptimo día es la luz que llevamos como un faro pendiente sobre nuestras cabezas, los seis 
días de fatiga se llenan de sentido y van hacia una finalidad. El que tiene ese día sabe de Dios. Saber 
del sabor. 

La luz dentro de la vida de cada cual, eso es presencia de Dios. Entonces, automáticamente, 

desaparecerá el mal mayor del siglo, el famoso stress, la angustia de estar llenos de medios y 
totalmente desprovistos de fines. 

Hacia la luz. Del descanso, que no es dormir la siesta, insisto. Descanso del afuera para que brote 
el adentro. Descanso de todas las ficciones de nombres, cosas, títulos, etiquetas, y aparición de la 
desnudez, del ser, de confirmar la creación y la parte que me toca en ella, por haber nacido, pero 
luego, sobre todo, por la luz lograda, la luz conquistada, la del séptimo día a la que arribo escalando 
montañas y suprimiendo montañas que pesan sobre mis hombros y me tienen aplastado. 



119 
 

— ¿Cómo andas del séptimo día? 

Así deberíamos preguntarnos los unos a los otros, sin que obste para que sigamos preguntando 
cómo andas del hígado, de la dieta, del colesterol y sobre todo de las finanzas. 

— ¿Cómo andas del séptimo día? 

El número 2 es el primero 

Había, en un remoto pueblo de un remoto tiempo en la Rusia helada, dos maestros. 

Uno de ellos se llamaba "el maestro del tapado de pieles". En efecto, cuando llegaban los 
tremendos fríos, se envolvía en ese tapado de pieles y daba clase, cómodamente. 

El otro era "el maestro del hogar". En su casa encendía un hogar, y allí enseñaba a sus alumnos. 

El primero estaba caliente él sólo. El segundo estaba caliente él con el calor que compartía con los 
demás. A él no le faltaba nada y los demás disfrutaban de ese fuego, de ese hogar. 

Un tapado de pieles produce satisfacción, bienestar. Un fuego compartido produce felicidad, estar 
bien. El árbol no está solo, está en el bosque. El hombre no está solo, está con otros, es su ser con los 
otros. Por eso la primera letra hebrea que inicia la Biblia es la letra B, que vale numéricamente DOS. 
Porque el comienzo para el hombre es dos, la cifra mínima. El uno del hombre no existe, es ficción 
matemática. 

Sólo Dios es uno; nosotros siempre dos, mínimamente dos. El bebé nace y está su mamá: dos y 
luego tres y más y más. Pero nunca menos de dos. El que es menos de dos, el que pretende ser uno, 
está arrancado del dos y en consecuencia está herido. 

¿Feliz? Nunca. Pieles, sí; calor, sí; eficiencia, sí. ¿Feliz? Nunca. 

Felicidad es lo que se recibe cuando se da. Calor, hogar, yo y tú, nosotros. El calor del 
envolvimiento con otros. 

Quiero hijos equilibrados de corazón y razón 

Acerca de la educación para la felicidad dice Herbert Read: 

"El conocimiento sólo puede injertarse con felices resultados en un tallo de bondad; si lo 
injertamos en tallos desequilibrados, poco desarrollados y neuróticos, lo único que hacemos es dar 
fuerza a impulsos que pueden ser malos o corruptos de por sí." 

Conocer es la gran potencia humana. Con el conocimiento llegó el hombre a dominar la naturaleza 
y a armarse su propio mundo, a perfeccionar métodos para luchar contra el hambre y contra la 

enfermedad. 

Pero no estamos para conocer. Estamos para vivir, y vivir es ser con los otros, compartir, convivir. 
El tallo de bondad. 

Primero eso, la formación del carácter, de los límites, del respeto, de la solidaridad. Dentro de 
eso, dice Read, injertemos el conocimiento. 



120 
 

Quiero hijos equilibrados entre corazón y razón, entre conocimientos, saber y sabiduría de la vida, 
de la ética, de la humanidad que supera al individuo y lo inserta en un todo mayor que él, pero que le 
da sentido a su existencia individual. 

Para la felicidad se requiere de una actitud, de una apertura hacia lo ajeno. Aunque la felicidad es 

para mí, depende del otro. 



121 
 

Capítulo Nueve 

Límites, reglas, costumbres 

Lo que uno aprende en una cancha de fútbol 

Fui con mi sobrino a la cancha. Mis cuñados, felices. Quitarse a ese adolescente de encima por 
unas horas les pareció un acto de suprema caridad por parte mía. 

Y a mí me gusta ir a la cancha. Y mis colegas de la Universidad, francamente, muy cancheros no 
son. Alberto hubiera ido, pero prefiere a su novia. Amir hubiera ido, pero prefiere a sus amigos. 

Me sentí muy solo y el partido, Ferro Vélez, no era sacrificable. Yo, por motivos ecológicos, soy de 
Ferro. No me quedaba otra salvo Javier, mi sobrino. Lo único que le dije es que si comía panchos sería 
sin mostaza, porque, no me arruinaría otro pantalón como en el partido San Lorenzo Huracán. 

Fuimos a la popular, por supuesto, porque me gusta palpitar con la emoción de la gente y sus 

gritos. Gritamos. Yo voy a la cancha a gritar. Es el único lugar donde puedo hacerlo. Y me di cuenta de 
que me hace bien. Grito de todo, digo de todo, y uso todas las palabras que en la cátedra te prohíben. 

En fin, me siento libre. Y feliz, y pibe. Sobre todo pibe, joven, sin compromisos salvo el de 
enseñarles a los jugadores cómo manejar la pelota debidamente. 

No les cuento quién ganó. Odio las pálidas, así que cambiemos de tema. 

Claro que mi función no es hablar con ustedes de fútbol. Hablemos de límites. 

En la cancha aprendí el tema este de los límites en su mayor fulgor y esplendor. Y como soy de la 
línea de Sócrates, el filósofo digo, no el jugador de fútbol, al salir fuimos a comer pizza con cerveza, y 
de paso practicamos el siguiente diálogo con Javier, dieciséis años, jeans debidamente rotos, 

desflecados, melena a media espalda, arito izquierdo, zapatos tipo miliar, Segunda Guerra Mundial. 

— Lástima las expulsiones que hubo — dije. 

— ¿Y qué querés? ¡Fueron unas patadas terribles! 

— Claro, porque vos sos de Vélez — le dije. 

— No, no porque yo soy de Vélez — me dijo, todo justiciero—, es que le dieron una patada que lo 
quebraron. La tarjeta roja estaba bien. 

— ¿Pero para qué se necesitan tarjetas? ¿Para qué la roja, la amarilla? — le dije, dándole a la 
faina con la de muzzarela juntas, que así comen los que saben comer. 

— ¿Sos loco? ¿Cómo vas a jugar sin tarjetas? ¡Se matarían! 

— ¿Y en tu casa, Javier? ¿Hay tarjeta roja, tarjeta amarilla? 

— ¿Qué querés, que me rajen de casa? 

— No, no quiero eso, porque te aprecio mucho y no deseo que vengas a mi casa si te rajan de la 



122 
 

tuya... Pero, ¿en tu casa, hay tarjetas? 

— Dale, tío, en las casas tiene que haber libertad, entendés, libertad, y los viejos tienen que 
dejarle a uno hacer su vida. 

— Sin tarjetas, sin advertencias, sin expulsiones... 

— Sí, porque es mi vida, entendés, es mía, y yo hago con ella lo que quiero. 

— Pero vivís con otros. 

— Es el problema de los otros. 

— ¿Pero en qué se diferencia tu casa de la cancha de fútbol? 

— ¿Qué tiene que ver? 

— Imagínate que echan a cinco jugadores de un equipo y a cinco del otro, ¿seguiría el partido? 

— ¡Seguro! 

— Y si el referí, el árbitro digo, se descompone y se va y no hay quien lo reemplace, ¿seguirían 
jugando? 

— ¿Cómo vas a jugar sin referí, sos tara? 

— En casa y en la vida en general — dije con voz de catedrático severo—, querido Javier, no se 
puede jugar a nada, ni mucho menos a la convivencia, sin referí, sin tarjetas, sin límites. 

— ¿Y quién es el referí en casa? 

Ahí, confieso, me mató. Nunca esperé ese interrogante. Finalmente, zafando como pude, le 
comuniqué: 

— En tu casa no hay referí, cada uno es jugador y referí a la vez. Por eso tenemos que ponernos 
todos de acuerdo, qué se puede, qué está prohibido, a quién le da en el hígado lo que el otro hace, y 
sacar tarjetitas para que el partido pueda desarrollarse. 

— No vengo más con vos a la cancha — me castigó— ; primero te haces muy el amigo y después 
terminas siempre rompiendo... 

No reproduzco el resto por razones obvias. 

Ahora voy a la cancha a menudo, solo ya, porque tampoco me gusta que otros me sacudan 

pochoclo, cigarrillos, cerveza y sobre todo mostaza encima de mi atuendo. 

Pero voy a contemplar la vida. Uno grita, patalea, aplaude, es todo corazón. La fiesta es grande, 
la emoción fantástica, la felicidad cuando los tuyos ganan, incontenible. Pero todo eso funciona así, tan 
libremente, gracias al referí y a los dos colores, el amarillo y el rojo. Igualito que los semáforos, 
igualito. 

 



123 
 

A los límites antes les decían ética 

Uno dice "límites" y cree estar diciendo "censura", "castración", "cárcel". 

Les cuento que este término, de la forma en que se aplica actualmente, es nuevo. 

Antes simplemente se le decía ética, moral, buenas costumbres, en fin: HUMANIDAD. La única 
manera de ser los unos con los otros. 

Y siempre hubo rebeldes, claro está, y debe de haberlos también ahora. 

Los rebeldes son aquellos que tiran abajo viejas normas y establecen nuevas normas. 

Así hicieron los comunistas cuando se rebelaron en la Rusia Soviética ante el régimen zarista: 
cambiaron un régimen por otro régimen. 

Les puede gustar, disgustar. Cuando cayeron los muros, y sobre todo el de Berlín, la gente no 
empezó a hacer lo que se le antojaba, sino que pasaron a otro sistema de vida, es decir sistema de 

límites, de obligaciones, de deberes y de los consecuentes derechos, por cierto. 

Son normas. Son valores. Son definiciones que no emanan de la subjetividad de cada cual y de su 
privacidad. Su validez depende del grupo humano al que pertenecemos. Es decir, de la cultura en que 
crecemos. 

Allí están los límites, las pautas, la prohibición del incesto, la prohibición de la antropofagia, la 
prohibición del crimen; las grandes prohibiciones y las pequeñísimas, que hacen a la vida cotidiana de 
la gente que no mata ni destruye pero que convive, y para ello necesita de normas mínimas, que son 
como trazados de camino, justamente para dispensar a uno de tener que pensar cómo me relaciono 
con el otro. Por eso le digo buenos días, por eso le doy la mano, por eso le hago una seña. Modales, 
superficiales y tontos modales, sin valor propio, pero con un valor utilitario inmenso: ayudan a vivir. 

El marco y la pintura de Picasso 

El marco de la pintura. La más genial de las pinturas de Picasso necesita de un marco, enseña 
Ortega. El marco, es cierto, no vale gran cosa, por más artístico que sea. Lo que vale es la pintura. Pero 
sin marco no existe, no puede ser expuesta, no puede ser vista por otros. 

Lo esencial es qué se dirá después del buenos días, qué tal, cómo te va, y la familia. Eso, lo 

anterior, es apenas una introducción para facilitar el contacto, la conexión. Lo importante es lo que 
viene luego. Pero sin el marco, la introducción fútil, no podemos llegar a lo importante. 

El científico es un hombre de límites muy rigurosos cuando trabaja en su laboratorio. Y cuando 
llega a su casa y se encuentra con esposa e hijos, tiene otros límites, no los de la ciencia; otros límites 
que no son científicos, pero que son igualmente necesarios, útiles, porque emanan de la cultura a la 
que uno pertenece y que hace que nos sentemos a la mesa todos juntos y no nos arrojemos el vino a la 
cara para desearnos felicidad, sino que levantemos las copas y las hagamos tintinear unas con otras. 

En otra cultura se hace, seguramente, de otra manera. Hay quienes arrojan las copas por sobre 
sus hombros, pero supongo que toman la precaución de no herir a nadie. 

Los límites, los modales, las formas, se comparten. Si no se comparten, no tienen sentido. 
 



124 
 

¿Por qué va la gente al templo? 

La libertad no está en el brindis. Está entre brindis y brindis, entre saludo y saludo. 

Los límites, hijo mío, son para un mundo en comunicación humana; para eso sirven. Por lo 

demás, si vives solo, si estás solo y a toda costa insistes en apagar puchos en la alfombra de tu casa, 
sin daño para nadie, hazlo, es cosa tuya. 

Los límites, las normas, los valores, corresponden al hecho de que hay un sector de la vida que no 
es cosa mía, que es cosa nuestra, cosa compartida, que me hace depender de ti, y a ti de mí, y a 
nosotros de otros, y tienen un solo efecto: hacernos más o menos felices. De eso se trata, nada más 
que de eso. 

Y si eres religioso rézale a Dios cuando quieras, y dile lo que quieras, y no es menester que le 
preguntes a nadie cómo se hace. 

Si participas, en cambio, en una comunidad, si te es indispensable el calor humano de poder decir 
no solamente Dios mío, sino Padre nuestro, entonces debes limitar tus aspiraciones anárquicas y seguir 
el ritual que todos comparten. 

Fíjate, el ritual es lo que compartes. Y Dios sigue siendo el misterio de cada uno. 

Rilke decía que un hombre debe tener varios nombres, para sí mismo, para el otro y uno oculto 
para cuando te llame Dios. 

Las normas, los límites, son del orden de aquel nombre tuyo que te relaciona con otros seres 
humanos. 

El resto es incógnito; lo incógnito, precisamente, es lo tuyo, lo absolutamente tuyo, inefable, 
incompartible. 

Hijo mío, estamos hechos de múltiples dimensiones. Algunas para nadie, otras para otros. Si te 
hablo de límites, te hablo de amor, de relación, de ser con otros. 

Reglas de juego 

Hay reglas, hay límites. Hay algo que es la costumbre de las reglas y de los límites, su modo de 
ponerlos en práctica: es la moral, que viene del latín mores, costumbres, o su equivalente griego ethos, 

de donde proviene la palabra ética. 

Uno nace y aprende a comer, a caminar, a jugar, a moverse. Al mismo tiempo aprende los 
límites, las distancias entre el bien y el mal, entre lo conveniente y lo negativo. 

¿Cómo lo aprende el infante? De sus padres. Así como aprende a jugar a las bolitas de sus 

amigos, y todo el grupo de la misma edad aprende las reglas de ese juego de sus amigos mayores. 

Alguien mayor le enseña a alguien menor y le transmite su mundo, sus reglas. No hay más 
alternativa que ésa. La madre da el pecho y junto con la leche va entregando modos de ser, de sonreír, 
de cantar, de hacer bien, y prohibiciones de no esto no se hace, no chupes la almohada, no rompas el 
juguete, no comas barro, eso no se hace. 

Todos habremos observado cómo se deleitan los pequeños en la repetición. Les gusta que les 
cuentes el mismo cuento, que les hagas el mismo gesto, la misma broma, la idéntica cosquilla y ellos 



125 
 

mismos, en cuanto pueden o descubren cierto movimiento, lo repiten las más veces posibles. Es su 
placer, es su deleite. 

¿Qué es repetir? Es establecer una regularidad, una regla. Así hasta el año de vida. Luego, entre 
los primeros años sigue rigiendo ese placer de repetir conductas completas, arreglar la mesa, colocar 

toda una serie de objetos en cierto orden determinado, repetitivo. Es placentero. El placer consiste en 
poder hacerlo. En poder hacerlo bien. 

Esta es una regularidad descubierta por el individuo y válida para él. Es su propio invento 
esconder algo bajo la almohada, encontrarlo, volver a esconderlo, etcétera. O construir con cubos una 
mansión, algo que es mansión solamente para él. Otro viene y ve allí un garaje. Otro dice que es un 
parque de animales. 

El egocentrismo reina aquí y cada uno se relaciona fundamentalmente consigo mismo, y traza 
estas frecuencias en forma de rituales. Significan algo para él. Eso es un símbolo. 

El símbolo vale solamente para uno mismo. Esto es un palacio, dice el niño, y es válido para él. El 
signo, en cambio, es un estadio superior de captación y relación. 

La evolución de la persona, según Jean Piaget 

Dice Jean Piaget en su libro El criterio moral del niño: 

"El símbolo es individual y motivado. Para que el signo suceda al símbolo es necesario que una 
colectividad borre de la imaginación de sus individuos aquello que tiene de fantasía personal y elabore 

una serie de imágenes obligatoria y común, de acuerdo con el código de las propias reglas". 

El egocéntrico, enseña Piaget, vive con símbolos, rituales, regulaciones, repeticiones que tienen 
un sentido particular para él. 

Crecer es entrar en el mundo de los signos, que son las reglas que valen para todo un grupo de 
gente y que te comunican con ese grupo de gente por cooperación o colaboración. 

Así se pasa del "me gusta", "se me antoja", "así quiero yo que sea", al estadio superior de lo 
objetivo que puede ligarnos, de lo que es en sí, o en otros términos, para todos nosotros. 

Estas reflexiones de Piaget me conducen a observar el mundo contemporáneo en el que se dan, 
diría, regresiones a un egocentrismo de primera infancia en muchas personas o, al menos, en múltiples 
situaciones vivenciales de la persona. 

"Así me parece a mí", dicen muchos y se encierran en sí sin dar lugar ni brecha a cualquier 
confrontación con lo que les parece a otros. 

Haber entendido que ser uno mismo es caer en esa especie de eclipse de todos los demás, y 
manifestarse en el delirio personal como gran logro de la persona ha producido las grandes crisis 
interhumanas de este siglo. 

Cómo hacer para comunicarnos mejor 

Dicho en otros términos, ¿qué aprendemos? 

El hombre es totalmente feliz cuando está totalmente radicado en un mundo de cosas, máquinas. 
Luego entra en crisis de neurosis varias cuando el objeto de su vida no es un objeto, es un otro, un otro 



126 
 

sujeto como él, y ambos fueron criados en la gran declaración de principios de hace la tuya, practica la 
libre expresión, decí lo que sientas, manifestá tu interior, sé sincero. 

Resulta ser que también el otro practica lo mismo que tú y, en consecuencia, cada uno está solo 
en su encapsulamiento, y luego se llora francamente la falta de comunicación. 

Quien atienda al lenguaje que usamos verá cuan fragmentario, cuan desintegrado, cuan 
incoherente es. Es un lenguaje de símbolos. Hablo y me entiendo. Claro que le hablo al otro y supongo 
que domina mis símbolos. Supongo mal. Él tiene sus símbolos. 

Al principio yo, el que les habla (les escribe), yo tenía unos tremendos complejos de inferioridad. 
Me decía a mí mismo, siempre que salía de diálogos, mejor dicho monólogos semejantes: "¿Dios mío, 

por qué me has abandonado? Tantos años de estudio, de lecturas, de enseñanza, de trabajo, y 
finalmente resulto ser un infradotado frente a ese señor, esa señorita y en general toda esa gente que 
habla en difícil, que dicen cosas misteriosas, ocultas; y yo, que me creía cabalista, resulto ser un 
perfecto ignorante, totalmente radiado de esa alta sociedad de intelectuales o de la otra sociedad, la 
común y normal de gente de la calle que habla, y que entre sí parecen entenderse perfectamente, y el 
único que no los entiende soy yo..." 

Así, confieso, anduve mucho tiempo. Así como a mamá no me atreví, en mis años de 
adolescencia, a contarle que me sentía disminuido porque no podía captar quiénes eran los Realistas 
que a toda costa querían conquistarnos y dominarnos, y luego quiénes eran los Borbones y los 
Habsburgo, cuando todos mis compañeros, sonrientes y dichosos siempre, parecían entenderlo todo. 

Así, exactamente así, me sentí yo en estos últimos años, lleno de culpa por ser tan bruto, por no 

poder captar el lenguaje de todo el mundo, tan inteligente y tan brillante, que con palabras 
entrecortadas, frases enrevesadas, silencios, gestos y otras maravillas parecían decir historias de Las 
mil y una noches, y yo me quedaba afuera, y sufría y sufría y me preguntaba si no era ya demasiado 
tarde para hacerse un test de inteligencia... 

Hasta que me revelé y revelé, gracias a este texto de Piaget, que manejaban símbolos, no signos, 
que se entendían ellos mismos, y eso en el mejor de los casos, y que los otros que les contestaban, lo 

hacían en términos de sus propios símbolos, y que se trata de una especie de gran confabulación, de 
hablar cada uno lo suyo haciendo el show de la conversación y del intercambio de ideas, cuando en 
realidad no hay manera de intercambiar nada. 

Las reglas 

Según Jean Piaget (Estudios sociológicos) hay tres realidades sociales fundamentales: 

"Las reglas, los valores, los signos." 

Toda sociedad es un sistema de obligaciones (reglas), de intercambios (valores) y de signos 
convencionales que sirven de expresión a las reglas y a los valores (signos). 

Les está hablando un científico, y su comentario se refiere a toda sociedad, a todo tiempo, a todo 
ser humano. 

Sin esos tres elementos — las reglas, los valores, los signos— no se puede convivir, y por tanto, 
en general, existir. 

Los valores no son los que la gente dice, declama, o proclama. Si declaramos: 



127 
 

Todos somos hermanos, todos somos iguales, y luego en la realidad contemplamos y vemos que 
algunos comen de más y otros no tienen ni pan para alimentarse, que unos llegan a la universidad, y 
otros no pueden llegar siquiera al colectivo que viaja a la universidad, nos preguntamos si esos valores 
son reales o son meras expresiones de deseo. 

Por eso la educación de los valores emerge no de los discursos de los padres sino de sus 
conductas, de su ser modelos para los hijos. 

De ahí brota el aprendizaje, de los modelos que los padres ofrecen. Si para ellos es más 
importante un libro que una entrada al cine, aprenderá el hijo que la lectura es un valor primordial. Si, 
en cambio, para libros no hay plata y para hamburguesas sí, que nadie se queje luego diciendo: 

— ¡Qué drama el de nuestro tiempo, los jóvenes no quieren leer! 

Los valores o están en la realidad o no están. 

Volviendo a Piaget y a las ideas de la democracia: 

"Un régimen democrático reconocerá como valores esenciales la dignidad de la persona humana, 
la libertad de pensamiento, el respeto al veredicto popular, etcétera, y si la valorización y los 
intercambios cotidianos no están conformes con tal escala, las más bellas constituciones quedarán en 
letra muerta y el régimen no podrá entrar en las costumbres." 

Los valores corren como la sangre por el cuerpo dentro de las costumbres. Y si ahí no corren, no 
corren. 

A menudo las crisis comunicativas entre la sociedad de los padres y la sociedad de los hijos pasan 
por ese fino hilo, esa angosta cornisa, de los valores queridos, aplaudidos, ingresados en altos 
discursos, pero totalmente ajenos a la realidad. 

Para dejar de mirarse el ombligo 

Mirarse el ombligo es un juego. Hace un siglo que lo venimos practicando y descubrimos que 
tenemos la cabeza torcida, la columna desviada, y qué hacer, lo único que nos interesa saber, qué 
hacer, eso está muy lejos aún de nosotros. 

Porque para saber qué hacer se necesita contar con límites, valores, pautas, roles, fines para los 
medios y medios para los fines, un proyecto de vida; algo que vaya más allá de mi vida, de tu vida, 
algo que nos contenga a ambos, algo en cuyo nombre, hijo mío, te pueda hablar, te pueda educar, te 
pueda reclamar y exigir, para que veas que si bien el camino es tuyo y nada más que tuyo, con tu 
libertad y tus vocaciones en el eje, no será camino a menos que se engarce en algo compartido con 
otros. 

Somos humanos no porque hacemos cada uno lo que mejor le parece. Somos humanos porque 

pertenecemos a algo que es el ser humano, su historia, sus sueños, sus anhelos, sus fines. 

Entonces hago lo que mejor me parece, y eso me satisface. Pero si lo hago dentro de un esquema 
que me liga a los demás, además de la satisfacción momentánea logro una satisfacción atemporal, más 
allá del presente, y a ella me remito y sólo a través de ella eludo mi ineludible soledad, y a través de 
ella, dentro de esa trama, puedo comunicarme contigo, hijo. 

En ese entretejido, tú podrás comunicarte con tus hijos, y terminamos siendo una cadena que no 
sabe con precisión de dónde viene ni a dónde va, pero el mero saberse cadena — hecha de libertades 



128 
 

engarzadas unas a otras— le da a uno fortaleza para seguir siendo lo que es, y a la vida le da sentido y 
cierto atisbo de inmortalidad, de trascendencia. 

Todos los pensamientos, dice Domenach, tienden a ser compatibles. Nosotros, los padres, 
cargamos con la misión de mostrar a nuestros hijos justamente lo contrario, la incompatibilidad de todo 

con todo, la veracidad de la miseria y la miseria de la verdad, cuando ésta es sólo un juego de la 
soledad de uno mismo para uno mismo. 

Límites, normas, pautas para señalar qué no es compatible con qué. Les recuerdo estos versos de 
Gustavo Adolfo Bécquer: 

"Mientras la ciencia a descubrir no alcance 

las fuentes de la vida, y en el mar o en el cielo haya un abismo 

que al cálculo resista;  

mientras la humanidad siempre avanzando 

no sepa a do camina;  

mientras haya un misterio para el hombre, 

¡habrá poesía!” 

El cuento de la billetera 

No somos, estamos siendo. 

Un maestro en la antigua Europa, en Gallitzia, reunió un día a sus alumnos y les dijo: 

— Quiero plantearles un problema y quiero que reflexionen. Si ustedes fueran caminando por la 
calle y encontraran una cartera con dinero, ¿qué harían? 

Los discípulos permanecieron callados, no respondieron. 

— Dime tú, Isaac — ordenó el maestro. 

Isaac lo miró, perplejo, demoró la respuesta y finalmente expresó: 

— Maestro, yo... usted sabe que mi joven esposa es enferma, y necesito constantemente llevarla 
a médicos y comprarle remedios. Yo, maestro, yo... — titubeaba, no se atrevía—, yo tomaría el dinero y 
se lo dedicaría a su salud. 

— No, no me gusta tu respuesta, Isaac, no es correcta — anunció el maestro y lo despidió. 

Luego el maestro se dirigió a Abraham, para que manifestara su idea. Abraham habló con voz 
decidida, firme, segura: 

— Maestro, yo tomaría la billetera con el dinero y la entregaría a las autoridades. 

El maestro meneó la cabeza, se acarició la barba meditativamente y luego dijo: 



129 
 

— No está mal, no está mal, pero tampoco has dicho nada especialmente sabio. Veamos qué 
opina Jazkel. 

Jazkel era un individuo de rostro enjuto, ojos tristes, apocado. 

— ¿Yo? ¿Qué opino yo? ¿Qué puedo opinar? Le diré, maestro. Debemos aplicar la enseñanza que 
diariamente recibimos de usted. ¿Y qué nos enseña? Nos enseña que en el hombre habita la tendencia 
al bien y la tendencia al mal. Que estas tendencias luchan incesantemente entre sí. Que a veces vence 
una y que otras veces vence otra. Y yo... Entonces yo, ¿cómo puedo saber ahora qué tendencia vencerá 
en mí el día en que encuentre yo la cartera con dinero? ¿Qué sabe uno de sí mismo? 

"No fue esa mi intención..." 

Debes cotejar el quiero con el puedo, con el hago y con las consecuencias del hacer. 

El fin de la educación no es transmitir qué debes pensar, sino qué debes hacer y cómo has de 
encarar tu conducta. 

El fin de la educación es la responsabilidad. Del verbo responder. Si te preguntan: 

— ¿Por qué rompiste el vidrio? 

No contestes: 

— En realidad no quise romperlo, arrojé una piedrita y el viento la desvió hacia el vidrio y no sé 
cómo se rompió. 

Hay que objetar: 

— No, estimado amigo, no se te ha preguntado qué quisiste hacer. Se te ha señalado lo hecho. Y 
no digas que el vidrio se rompió contra tu voluntad. Tu voluntad es un misterio, y el vidrio se rompió. 

La piedrita arrojada lo rompió. Acéptalo. Y de aquí en adelante ten cuidado, y más vale que no arrojes 
piedritas graciosas y de buena voluntad. 

Responder. 

Nuestro mundo actual es excesivamente palabrero 

El mundo actual es muy palabrero, excesivamente hablador y explicador, y da vueltas y vueltas 
en las interpretaciones de los hechos. 

Creo que debemos recuperar la brújula para educarnos y educar a nuestros hijos en eso de la 
responsabilidad. 

— ¿Lo hiciste o no lo hiciste? 

— Es que yo no quería... 

Ese diálogo debe, en principio, ser descartado porque conduce al caos. 

No es que pretenda yo quitarle a nadie el derecho a la palabra, sino que considero indispensable 
retomar el ordenamiento lógico de las vivencias: primero consideremos los hechos, lo que tenemos a la 



130 
 

vista. Luego consideremos las causales, interpretaciones, motivos, errores, querías o no querías, qué 
hay detrás o al costado de los hechos. 

Se me ocurre que viviríamos mejor. Y es lo que deseamos todos, para nosotros, para nuestra 
familia y para nuestros hijos, vivir mejor. 

Con la voluntad y la declaración no basta. Hay que reaprender a vivir desde la responsabilidad. 

Los antiguos decían: "Primum vivere, deinde piloso-phare". Primero vivir, luego filosofar. Primero 
la responsabilidad frente a los datos evidentes, luego la discusión filosófica de cómo fue, de cómo 
podría ser, del inconsciente que presiona al consciente y... 

Primero vivir. Y mejor vivir mejor. 

El miedo a los hijos 

Les tuvimos miedo a los hijos, a las huellas que él NO podría dejarles; espanto a equivocarnos, a 
marcarlos. 

Nos equivocamos y los marcamos, fundamentalmente con el vacío, con la ausencia, con otro NO, 
que es la privación de límites, tradiciones, costumbres, maneras, modos. 

Por cierto que todo eso no es lo más importante. Como el marco del cuadro. Para nada 
importante, quizá. Eso aprendí, desde mi rebelión juvenil a mi rebelión de adulto: el marco no vale 
nada, pero sin él no tiene posibilidad de exponerse la tela que vale tanto. 

Lo importante, se dijo, es el sentimiento. Y se creyó que el sentimiento, si se lo deja solo, fluye e 
irradia flores. Se lo dejó solo e irradió tempestades. 

Algo falló, indudablemente. Fallamos todos en nuestro romanticismo acerca del alma humana, que 
lanzada a una libertad sin límites, sin demarcaciones de territorios, sin educador de maneras, podría — 

no nos cabía dudas— dar lugar a un mundo mejor, más sincero, más poético, más bello. 

No se dio, lamentablemente. 

Lo nuevo es que sabemos por qué no se dio: la demolición de los límites, o su mera ignorancia, 
produjo el caos, que nada tiene que ver con la libertad. 

Que cada uno haga lo que le parezca, hijo mío, no es libertad; es capricho, neurosis y caos. Su 
producto no es la felicidad; es la incomunicación y la angustia. 

Ahora que lo sabemos debemos, conjuntamente, poner manos a la obra. La tela, la hermosa tela 
del alma, de los ideales, del bien, de la fraternidad y de la ecología universal, la tenemos. Nos falta tan 
sólo el marco para sostenerla, para darle presencia y realidad de vigencia. 

El marco es deber, compromiso, acción. 



131 
 

Capítulo Diez 

El facilismo 

Frankenstein y el amor 

Les cuento la historia, la vera historia de Frankenstein, la narrada por Mary W. Shelley; y es de 
1818 y no es terrorífica; es sumamente educativa y para meditar. 

Victor Frankenstein, un científico, llenó su cabeza con lecturas de magia y transmutaciones de 
origen medieval (como lo había hecho don Alonso Quijano, luego Quijote enloquecido de fantasías) y 
alcanzó la quimera que le inflamó la imaginación de crear un hombre. 

Primero ensayó con otros elementos inertes de la naturaleza, una piedra por ejemplo, y logró 
darle vida. Se dijo, en su arrogancia, que también podría hacer un hombre. 

Y lo hizo. Un gigante, poderoso hombre, que al nacer causó el estupor de su propio padre o 
hacedor. Victor quedó aterrorizado al verlo y escapó de él, y nunca más supo de su existencia. 

El hijo de Victor Frankenstein, ese hombre hecho por el hombre, vagaba por el mundo 
alimentándose de frutos naturales. Luego fue aceptado como siervo en una familia de gente muy pobre, 
de campesinos; de esa manera adquirió los rudimentos del habla, y luego de la lectura, y luego de la 
conciencia y del saber. 

Este Frankenstein, el del libro de Mary Shelley, por así decir el auténtico Frankenstein, era todo un 
hombre. Nada que ver con ese bruto y estúpido ser del terror que la historieta y la filmografía 
consagraron. Era pensante. Tenía plena conciencia y total desarrollo de la razón. Le faltaba — no 
confundir— cultura, educación. Lenta y progresivamente las fue adquiriendo. 

A medida que fue creciendo en alma como en cuerpo, Frankenstein tomó conciencia de su 
soledad. Veía y observaba las relaciones humanas, el amor, la amistad, y se sentía muy solo y 
abandonado. 

El hijo malquerido 

Frankenstein era un hijo no querido. No querido por su padre, no querido por los demás. Eso lo 
desesperó. 

No era malo. Nadie es malo. Uno se vuelve malo y cae en malas actitudes, en destrucciones. No 
hay ser malo, no hay ser bueno. Hay actuaciones y éstas, motivadas por factores detonantes 
especiales. 

El resentimiento lo hizo malo. Había amor en el mundo, pero no para él. 

Frankenstein, el auténtico, es un ser plenamente humano y por tanto plenamente angustiado por 
la ausencia de amor en su vida. El horror de su figura espanta a la gente. La soledad sentimental lo 
espanta a él. Hasta que se encuentra con su creador, su hacedor, Víctor, y le dice: 

— Soy malvado porque soy desgraciado. ¿No me odia y me rehúye la humanidad? Lo que pido de 
ti es razonable y modesto: te exijo una criatura de otro sexo, pero horrenda como yo. Es cierto que 



132 
 

seremos monstruos y viviremos lejos del resto del mundo, pero por esa razón nos sentiremos más 
unidos el uno al otro.... 

"Si carezco de lazos y de afectos, el odio y el rencor serán mi destino; el amor de otra criatura 
eliminará la causa de mis crímenes. 

Victor se resiste. Primero le promete que cumplirá su pedido, pero luego renuncia a ese proyecto. 
Le basta con haber hecho un monstruo, de lo cual se arrepiente; no hará dos. 

Victor conoce el amor. Victor está enamorado de Elizabeth, la dulce, maravillosa, romántica, 
excelsa, purísima Elizabeth. Para él hay amor. Para su hijo Frankenstein ni hay ni debe haber. Así lo 
decreta Víctor. 

Frankenstein no resiste esta injusticia. Toma su venganza: mata a Elizabeth el día de la boda. 
Luego elimina a su hacedor, a Víctor. Luego se elimina a sí mismo. 

La necesidad de amar y ser amado 

La novela del personaje de Frankenstein fue escrita más de ciento setenta años atrás. Sin 
embargo, fíjese el lector cuánta actualidad tiene. 

Frankenstein es pervertido por la falta de amor. Criado en el odio y la repulsa, ese hijo no tiene 
más escapatoria que el crimen y el suicidio. 

La sociedad ha de revisar constantemente quiénes son sus hijos dañinos y por qué motivo lo son. 

Nadie, repito, es malo ni es bueno. El hombre es todo lo que puede ser y lo que puede hacer, en 
concordancia con la educación, el medio ambiente, y sobre todo las posibilidades de amor que pueda 
ejercer. 

El que ama y es amado ve en el mundo su casa. El que se cría en el resentimiento y el rechazo ve 

en el mundo su guarida. 

La ciencia de Victor Frankenstein puede hacer un hombre. No estamos hoy muy lejos de esa 
posibilidad. En la probeta están ocurriendo hechos que antaño serían calificados de milagros o magias 
portentosas. Es ciencia que da vidas, que hace vida. 

¿QUE hará luego esa vida? Eso no lo decide la ciencia sino la educación. ¿Y QUÉ es la educación? La 

relación humana, el modelo, mi bien y tu bien, nuestro bien. Que el mundo no sea una guarida, que sea 
una casa. 

Estas reflexiones vienen al caso porque nuestra realidad de este fin de siglo sólo conoce y 
reconoce el saber de la ciencia que concluye en realizaciones tecnológicas. 

Debemos recuperar el otro saber, el del sabor, el de la sabiduría de la vida, el de la comprensión y 
el de la renuncia, es decir el del amor. 

Historia, triste historia, de alguien que fue creado para ser hombre pero lo dejaron sin amor, y en 
consecuencia lo condenaron al crimen y a la muerte. 

Progenitores que no son padres 

El mensaje es claro: ese ser era el hijo de su autor, de su creador. El padre fue progenitor pero no 



133 
 

fue padre. Le dio vida, le dio movimiento, le dio todo, menos la posibilidad de amar. Para la autora de 
la novela lo que sobra es maquinaria de vida y lo que falta es sentimiento. 

Sin amor, la existencia no tiene sentido. Se puede tener éxito, pero no sentido, es decir dicha. 

Hemos endiosado tanto al éxito, que nos olvidamos del porqué de nuestra estadía en la Tierra, de 
nuestro paso por la vida: el sentido, vivir por algo, para algo, para alguien. Ese es el defecto de 
Frankenstein; defecto significa ausencia. 

Concluyamos con este monólogo de Frankenstein delante de su padre Victor: 

"En todas partes veo la felicidad, de la que sólo yo me encuentro irrevocablemente excluido. Yo 
era afectuoso y bueno, y la aflicción me ha convertido en demonio. Haz que sea feliz, y seré virtuoso 
otra vez." 

Gran tema este para la meditación. La metáfora es clara: el ser progenitor y no ser padre puede 
desencadenar tragedias. 

El progenitor produce la física simiente de tu nacimiento. El padre — debería ser la misma 
persona, claro está— es el modo en que el sujeto aquel no mira hacia el pasado, hacia el acto de 
procreación realizado, sino al futuro, ese que te corresponde, hijo, y por tanto te ama en cuanto 
procura tu crecimiento, tu desarrollo afectivo, intelectual, espiritual. 

Amar es apoyar y exigir el crecimiento ajeno. 

Tu hijo es único 

"El arte — dice Marcel Schwob en Vidas imaginaria— se opone a las ideas generales; describe lo 
individuad, desea lo único." 

Tu hijo es único, tú eres única. No existe el hombre, existe este hombre, esta mujer, de esta talla, 

con estas referencias. 

"Buscad una hoja exactamente igual en todos los bosques de la Tierra: no la encontraréis. No 
existe ninguna ciencia (...) de las reacciones intempestivas de un carácter. Que un hombre haya tenido 
la nariz torcida, un ojo más alto que el otro, que acostumbrara comer pechuga de pollo a tal hora, son 
cosas que no tienen paralelo en el mundo." 

Todos somos, cada uno, únicos. Einstein y el verdulero de enfrente, tu hijo y el hijo del presidente 
de la nación. 

"Al igual que Sócrates, podría Tales de Mileto haber dicho la frase conócete a ti mismo, pero no se 
hubiera frotado la pierna de la misma manera en la cárcel antes de beber la cicuta", escribe Schwob. 

La paranoia de la estimulación 

Los padres modernos no confían en que los hijos puedan crecer solos y ser ellos mismos, en su 
unicidad. ¿Qué hacen? Los estimulan. Desde que nacen están ahí, encima de los bebés, para que 
crezcan libres y bien formados, estimulados. 

Pobres chicos, me digo yo: cuando abren los ojos y ven todo eso pintado en las paredes, colgando 

de los techos, saliendo de los roperos, emergiendo por debajo de la cuna, qué sentirán, qué pensarán. 



134 
 

No podemos criar hijos como se crían pollitos, engordando a unos con habilidades, con 
estimulaciones y a otros con alimentos balanceados. Es hacer de ellos Frankenstein, Golem, Cyborg, 
productos de fabricación. 

Les digo esto: nadie dormiría con ositos de peluche si no tuviera amables papis que le enseñan, es 

decir, le meten un osito de peluche bajo las narices, y de esa manera los fuerzan a amar ositos de 
peluche. Los psicólogos de la escuela de Pavlov llaman a esto "reflejo condicionado". 

El afán moderno por estimular a los hijos desde que nacen deriva del miedo, de la desconfianza, 
de ¿será mi hijo todo lo inteligente que debe ser?, ¿tendrá el éxito que debe tener?, ¿no conviene 
cuanto antes meterlo en la pista, en la carrera? 

De ahí todo un mundo que invita a estimular. Las manitos, los bracitos, los piececitos, los ojitos, 
los oídos, los sentidos, y luego la inteligencia. Y en consecuencia se nutre la industria del mundo 
psicodidáctico y psicopedagógico que, lo digo rápidamente, convendría evitar. 

La vida no es esas figuras pintadas en la pared para que el nene crezca feliz. Tampoco se ha 
demostrado que crece mejor con esas figuras de un tal Disney que sin ellas. O de otro famoso. O de la 

inventiva de papá y mamá. 

¿Por qué papá y mamá no los dejan en paz, que sean esos ellos mismos, eso que papá y mamá 
tanto ansían que sean? ¿Por qué tanta neurosis educativa, al comienzo de la vida, si luego, cuando 
realmente necesiten guía y diseños, pero no de dibujos, sino de rutas, los padres se borran detrás del 
miedo a establecer límites y a expedirse con claridad? 

La paranoia estimuladora es pavorosa. Los siguen, los persiguen, les compran, los llevan, les 
ponen delante de las narices cosas, como si fueran animalitos con los que se experimenta. Y como 
todos son inteligentes, tremendamente inteligentes, responden como animalitos a los requerimientos de 
los padres, para ver si de ese modo se los quitan de encima. 

Recuerdo que Amir andaba todavía en gruesos y abultados pañales. Estábamos en casa de mis 
suegros, en el campo. Era una noche de verano. Estábamos relajados y aburridos. 

Decidí divertirme un rato. ¿Cómo? ¿Qué problema hay para divertirse cuando tienes a mano a un 
niño de once meses? ¡Ninguno! Para eso sirven los niños de once meses, y hay que aprovecharlo. 

De modo que me dije: practiquemos las teorías de Pavlov y del reflejo condicionado.  

— Amir, mírame, Amir — le dije. 

Finalmente logré captar su mirada. 

— ¿Te gustaría leer a Aristóteles, Amir? 

Amir me miró, como el animalito al amo, para averiguar qué respuesta se requería. 

— ¿Te gustaría leer a Aristóteles, Amir? 

Entendió y reaccionó rápidamente. Sacudió la cabeza de arriba abajo, para significar eso que 
nosotros llamamos SI y que tanto nos alegra. Todos se rieron y aplaudieron. 

Evidentemente el chico ese era muy pero muy inteligente. 



135 
 

Acerca de los hijos que no hablan 

Y algo más quería decirte: si tu nene o tu nena no te habla demasiado, no es que tiene 
problemas. Es que no quiere hablar. Es que no necesita hablar. El problema, perdón por la expresión, lo 
tienes tú. Tú, como yo, como todos, hemos sido tan mal educados por tanta receta callejera y tanto 

consejo autoritario, disfrazados de ciencia, que requerimos que se cumplan reglas que no existen. 

¿Quién te dijo que es bueno hablar? Cuando se quiere hablar es bueno, y es bueno que alguien te 
escuche. Pero en sí y por sí ni es bueno hablar ni es genial bailar ni hay cosa que sea absolutamente 
imprescindible. 

¿Diálogo? Cuando se da, se da. Y si estás siempre, quiero decir si cuando estás, estás, entonces 

sucederá el diálogo, normalmente, con la fluidez del agua. 

Y si no te habla, el nene, la nena, no angustiarse. No te necesita. Puede sonar ofensivo. Pero a lo 
máximo que puede aspirar un padre, una madre, es a no ser necesitado. Significaría que has hecho una 
gran obra: lo dejas crecer y está creciendo, sin muletas, sin ti. 

Pero estate listo y dispuesto. Alguna vez, algún día, alguna noche, te necesitará. Estate listo para 
recibirlo, para abrir ojos y orejas y otros sentidos. 

Porque cuando te necesita, te necesita en serio. 

La educación de Emilio 

Jean Jacques Rousseau pretendía volver a la naturaleza. Decía que si criáramos a los niños según 
su naturaleza, serían felices. En 1762 publicó su libro Emilio, que trataba de este tema. 

Rousseau, como mucha gente que conozco, de educación sabía cualquier cantidad, pero él mismo 
era un padre pésimo. A sus hijos los depositó en un hospicio. 

Pero vayamos a la teoría, ya que tuvo una influencia decisiva en las ideas de la modernidad. Decía 
Rousseau que hay que alejarse de la vida de la ciudad. En la ciudad están todos los males, en la 
civilización y en los progresos de las máquinas y de la tecnología. 

Hay que educar a los niños en el campo, lejos de la sociedad urbana. Al principio nada de libros, 
nada de instrucciones. El maestro no enseñará, solamente acompañará al niño, quien agudizará los 
sentidos frente a la realidad y hará preguntas. 

Aprender se aprende a través de la experiencia. Por ejemplo: una vez, Emilio, el protagonista de 
esta teoría, el sujeto de la nueva educación, plantó arvejas en un jardín. Al día siguiente vio que sus 
plantitas estaban arrancadas. Vio a la persona que había arrancado sus plantitas. Era el jardinero. 

— ¿Qué pasó? ¿Por qué hiciste eso? — preguntó Emilio. 

— ¡Ese jardín estaba cultivado por mí con melones y viniste tú con tus arvejas! — explicó furioso 
el jardinero. 

Entonces aprendió Emilio, por experiencia, qué era la propiedad privada, qué estaba prohibido y 
qué permitido. 

Interesante es consignar: Rousseau sugería postergar el uso de libros y otros elementos 
semejantes hasta edad tardía. A los doce años comienza el aprendizaje de los grandes temas de la 



136 
 

vida, del pensamiento, de la reflexión, del cosmos. Entonces se le enseña a trabajar con las manos, 
carpintería por ejemplo. Sólo a los quince años comenzará a estudiar religión y a leer textos. 

La idea de Rousseau era poner al niño en contacto directo con la vida, con la naturaleza, antes de 
poner en él ideas acerca de la vida y de la naturaleza. Por eso postergaba hasta muy tarde la lectura y 

otras artes del intelecto porque, decía, en ésas el joven no aprende ya que no son la realidad sino ideas 
sobre la realidad. 

La metodología y el contenido del proceso educativo 

Rousseau es considerado el padre de la pedagogía moderna. Ésta, en efecto, tiene como motivo 
central la idea del desarrollo autónomo del alumno y de su experiencia como generadora de 

sentimientos y reflexiones. 

La idea es que cada cual llegue a ser lo que puede ser. No manipulado por padres y maestros, 
sino ayudado por ellos a crecer. Este es el ideal. 

No obstante, como en todo ideal, hay sectores de luz y otros de falencia. El ideal de la autonomía 
de crecimiento es sostenido por todos nosotros, pero desde Rousseau hasta hoy hemos avanzado, 
sobre todo en el conocimiento del hombre como ser de la cultura, no de la naturaleza. 

Que cada uno realice su naturaleza, eso es bueno. Que esa naturaleza puede realizarse solamente 
en marcos preestablecidos por otros, es algo que debe ser conocido, aceptado y por lo tanto 
considerado. 

Eres el tú mismo que otros te dejan ser, te hacen ser, a partir de tu propio ser. Algo tuyo, y el 
resto de los demás. Sin lo demás de los demás lo tuyo no puede crecer. 

En la escuela moderna se pone todo el énfasis en la metodología, en el cómo se educa. Y es 
bueno pensar en las vías que se usan, porque han de ser estimulantes, para no producir eso que Paulo 
Freiré denominaba la educación bancaria. 

La llamada "educación bancaria" merece ese calificativo porque deposita en el alumno el 
conocimiento, en lugar de motivarlo para que él mismo salga en busca del saber, lo conquiste, lo 
elabore. 

La bancaria es educación totalitaria. El maestro, o el padre, son los dueños de la verdad y la 
imponen a los niños. 

La versión contraria, que nace con Rousseau, considera que el niño es un sujeto activo y por tanto 
hay que darle lugar de actividad creadora, de pensar, de imaginar, de encontrar, de asombrarse con su 
propio trabajo. 

Aquí es donde la metodología cambia. Antes, en la educación bancaria, el niño crecía pasivo ante 

la imposición del conocimiento; ahora crece activo, es protagonista del proceso. 

Pero hemos de tener cuidado, padres y maestros, de no entender que la metodología por sí sola 
produce educación. 

— Siéntate aquí conmigo, vamos a charlar. 

Es un principio de diálogo. El diálogo debe tener algún contenido. Si no le ponemos contenido 
habrá mucha actividad mental por parte del niño, pero no aprenderá nada ni progresará nada. 



137 
 

La actividad sola no es un fin ni es un bien. La actividad es el motor que ha de conducir a algún 
lado. 

Por eso nos compete a nosotros, padres, maestros, gente mayor, ofrecer contenidos, relatos, 
temas, historias, valores. Sin ello, como ha ocurrido últimamente, la educación se vuelve vacía, y el 

educando, sumamente activo, pero para nada. 

Contenido adecuado para la metodología adecuada. Metodología adecuada para el contenido 
adecuado. Uno es el continente, la metodología; el otro, el contenido. Por eso se llama así, contenido. 

Entre ambos también se logra que el niño cree su propia metodología de pensamiento, es decir los 
límites de sus investigaciones, tanto en uno como en otro horizonte del proceso de crecimiento. 

¿Encontraste alguna vez un brillante? 

Los sábados al atardecer reunía el maestro a sus alumnos y les contaba historias para promover 
la reflexión. 

Los sábados al atardecer, decía, es la hora más propicia, porque la santidad del séptimo día 
anuncia su despedida y la rutina de los seis días de trabajo se vislumbra con pesadumbre, entonces hay 
que pensar, hay que pensar. 

— ¿Y hoy qué nos va a contar, maestro? 

— Hoy es la historia de un finísimo brillante. Sucedió en una familia muy pobre de la vieja y 

antigua Europa, una familia judía que escasamente tenía para vivir. El padre encontró un brillante, en la 
puerta de su casa. ¿Qué hizo? 

— Seguramente lo vendió y alimentó a su familia. 

— No. Lo ocultó para tiempos aciagos. Vendrán días peores, pensó, y lo necesitaremos. Entonces 

fue y lo enterró en el baldío que estaba al lado de su casa. Y para no perder de vista el lugar donde lo 
había ocultado, le puso encima una piedra. Y no le contó a nadie. Temía que a alguien se le escapara el 
secreto y rápidamente los bandoleros de la zona se enteraran y viniesen a robar el brillante. 

Su mujer salió y vio, al día siguiente, la piedra. 

— ¿Qué es esta piedra? La quitaré de aquí, molesta. 

— No la toques, mujer. 

— ¿Por qué? 

— Porque trae suerte. 

— ¿Suerte? ¿Esta piedra? 

— Sí, trae suerte, y déjala en su lugar. 

La mujer, de las mujeres de antes, acató la voluntad de su marido. 

Al día siguiente junto a esa piedra había otra piedra. 



138 
 

— ¿Quién puso más piedras? — preguntó el esposo. 

— Yo — dijo la mujer—, yo la puse, porque si una da suerte, dos dan más suerte. 

Él no replicó nada, la dejó hacer y la dejó creer. Los hijos le preguntaron a la madre por las 

piedras. 

— Traen suerte. 

— ¿De dónde lo sabes? 

— De papá, y papá sabe lo que dice. 

El brillante y la confrontación de las generaciones 

Entonces fueron ellos y pusieron más piedras para que trajeran más suerte. Pero no hubo suerte, 
hubo hambre y desgracia, de más en más. 

No obstante al brillante nadie lo veía. Y sólo antes de morir el padre llamó a su hijo mayor y le 
contó la vera historia del brillante enterrado, que esperaba salvara a la familia de la desgracia en el 
futuro. 

El hijo guardó el secreto. Y le puso más piedras. Y así los hijos de ese hijo. 

De generación en generación pasaba el secreto a una sola persona, y el resto creía que en las 
piedras había santidad. Todo se llenó de piedras. La gente creía en la tradición de las piedras que traían 
suerte. Los jóvenes se rebelaban. 

— ¡No queremos más piedras! — gritaban. 

— ¡Queremos trabajar y luchar por una vida más digna! — exclamaban. 

Los viejos los obligaban a callarse la boca. 

— Hay que respetar la tradición — decían—. Si nuestros abuelos anunciaron que las piedras traen 
suerte, hay que seguir esa senda y ese derrotero. 

Los más rebeldes se fueron de la aldea a buscar mejor destino en otros parajes. La mayoría se 
quedó con las piedras. Las piedras crecían en número, y los muertos de hambre y de enfermedad 
también crecían en número. 

El maestro dejó de hablar.  

— ¿Qué nos enseña esta historia, maestro? 

Piensen, piensen, qué nos enseña. Ante todo enseña a pensar. Y eso lo tienen que hacer por 
cuenta propia. 

Releo y pienso la historia 

La historia la escuché en mi infancia. Y me quedó grabada. Y la pienso y la repienso. 



139 
 

Sábado al atardecer, cuando la santidad del séptimo día comienza a replegarse, cuando la 
creación retoma el primer día para el trabajo, para la vida productiva, o en el caso de esta civilización, 
para enloquecerse de placer y diversiones el domingo, contra viento y marea, a ser felices, a tirar 
penas a un lado y a conquistar frutos del paraíso por el otro, entonces, en estos atardeceres, releo 
mentalmente esa historia y la pienso y la pienso. 

Yate digo qué pienso: pienso que el brillante está, pero está enterrado. No está a la vista. Hay 
que desenterrarlo, descubrirlo, quitarle toda la hojarasca que lo encubre, que lo tapa. 

Pienso, como el Principito, que lo importante es invisible, pero está y lo podemos hacer visible. 

¿Cómo? He aquí el problema: ¿cómo se hace? Es tan fácil decir frases brillantes; pero es tan difícil 

vivir con un brillante, hacer de la vida un brillante, de un momento, de una relación, de lo superficial de 
los seis días de trabajo, hacer de todo ello algo que dé luz, que tenga valor propio. Es tan difícil... 

¿Cómo se hace, maestro? 

No está el maestro. Este ya no es tiempo de maestros. Cada uno debe pensar solo, está 
condenado a pensar solo, pero podemos inspirarnos en los grandes maestros de todos los tiempos, 
apoyándonos en ellos para pensar, claro está, por cuenta propia. 

¿Qué enseña la historia? Enseña que nos encanta ir detrás de lo fácil y transformar cualquier 
piedra, cualquier cosa en la solución definitiva de nuestros problemas. Una frase. Un principio. Una 
palabra, un lugar, una cosa. Eso es lo santo. Eso trae suerte. 

Yo, no trae suerte. Trae desgracia creer que trae suerte y no hacer nada por desenterrar el 
brillante. 

Nada trae suerte. La suerte es lo que uno hace con su suerte, hijo mío. Cada cual tiene su suerte, 
sus dones y sus carencias o falencias. Una vez conocido eso, haz de tu suerte, tu suerte. Si me 
entiendes, estoy hablando de desenterrar tu brillante. 

Eso es tuyo, el tuyo, no sirve para los demás, no se vende ni se compra, pero sí se encuentra. Y 
se lo hace ser brillante si se lo pule, se lo depura de todas las escorias y de todas las piedras que le 
caen encima. 

¿Y qué más aprendo? 

Que nos encantan las rutinas. Se dice: esto es lo bueno, esta receta. Y se duerme la siesta. El 
domingo seremos felices. El sábado descansaremos. ¿Y mientras tanto? ¿Por qué no todos los días? 
¿Por qué no los brillantes de las horas, de los momentos, de este instante? 

¿Por qué no? 

¿Por qué luchan los jóvenes contra los viejos? ¿Por qué se les impone piedras, en lugar de 
dejarles encontrar su propio diamante? 

Sin embargo, pienso, la primera piedra tenía valor para localizar el brillante. 

Sin embargo, pienso, la tradición es buena, cuando te da un apoyo, un sustento. La primera 
piedra era buena, porque tenía un valor de indicar dónde estaba el brillante. Es la buena tradición. 

La otra es la falsa tradición. La que falsifica todo y dice que las piedras en sí valen; y no, no valen 



140 
 

si no significan nada. Los viejos quieren que su mundo valga, porque simplemente es suyo. Y no, cada 
generación debe tener el suyo, su brillante. 

No obstante, hay que conectarse con la primera piedra. Esa es auténtica. Esa marca una línea, 
una flecha, un camino, una orientación. 

No puedes empezarlo todo de ti mismo, hijo. Hay otros que pueden mostrarte caminos. A ellos 
debes atenderlos y respetarlos. Luego podrás rebelarte y apartarte en busca de tu propio brillante. 

De todos modos, un brillante hay, aunque depende de mí que lo haya. 

Y así, de tiempo en tiempo, en atardeceres de otoño y otros de verano, frente a mi ventana o 
frente al mar, cuando llega esta hora de sábado que se va y una semana que viene, recuerdo ese 
cuento y pienso, y sigo pensando. 



141 
 

Capítulo Once 

Entre el placer y el deber 

Somos problema 

Platón pintaba el alma como un carruaje tirado por múltiples caballos, cada uno de ellos con 
ganas de emprender otro rumbo. 

El Yo está ahí, con las riendas en las manos, procurando compaginar y conciliar todas esas 
tendencias, esos rumbos. Y no es fácil. Si fuera fácil no tendríamos problemas. Seríamos de una sola 
pieza, y tampoco tendríamos problemas con la pareja y con nuestros engendros llamados hijos. Cada 
uno sería cristalino en cuanto transparente, unidimensional. 

Hay problemas porque somos problema. Estamos hechos de mundos compaginados, a veces 
antagónicos, a veces superpuestos, a veces separados y desconectados. 

El gran descubrimiento de Sigmund Freud consistió en haber vislumbrado que eso que 
denominamos Yo, y que parece ser tan firme, tan fuerte, es endeble. El Yo, enseña el creador del 
psicoanálisis, es el conductor de la máquina, pero no siempre logra dominarla. 

La maquina, que sería el Ello, es la suma de impulsos o pulsiones, en lenguaje freudiano, que 
quieren brotar dentro de ti y buscan satisfacción fuera de ti, en la realidad. 

Ese es el principio del placer. Se llama Ello porque es un algo que está en ti pero es ajeno a ti, 
una especie de fuerza neutra que busca lo suyo y lo anhela y desea a toda costa. 

Satisfacción, pide el Ello. Como el bebé cuando dice "quiero" y no atiende a razón alguna. 

No hay razones para el Ello. La razón está en el Yo cuyo deber es compatibilizar el principio del 
placer radicado en esa fuerza oscura que vibra dentro de él, y que es el Ello, con el principio de 
realidad. 

El Ello quiere ya, ahora. El Yo debe manejarlo, postergarlo o, si fuera necesario, reprimirlo. 

El principio de placer y el principio de realidad 

Principio de placer y principio de realidad encuentran en mí su campo, a veces de coincidencia, 
otras de contradicción y combate. 

No hay debate, que sería diálogo de argumentos entre ambos horizontes, el placer y la realidad, 
que es realidad social, realidad física, económica, toda la realidad en todas sus facetas. 

El Ello es QUIERO, QUIERO satisfacción, placer. La realidad es PUEDO. 

Qué se puede y qué no, qué debe posponerse y qué no debe realizarse nunca. 

Ahí aparece el horizonte del deber, el Súper-Yo, el que marca los límites. No basta con quiero ni 

con puedo; soy hombre porque DEBO. El deber es lo prototípicamente humano en todas las culturas, en 
todas las religiones, en todos los tiempos. Se vive entre deberes, por deberes, para deberes. 



142 
 

Hippie o conservador, uno se maneja por deberes. 

Eso siempre y cuando se maneje. 

O te manejen. 

Ahí anda el Yo presionado por el Ello, por la realidad y por el Súper-Yo. 

La mujer de Putifar, famosa ella 

En el relato bíblico que narraré a continuación se muestra de dónde proviene el Súper-Yo, el 

mundo de los límites. 

José era un joven esclavo hebreo que fue conducido a la casa de un hombre muy rico, en Egipto, 
llamado Potifar, o Putifar. Digamos Putifar, es más poético. 

La mujer de ese señor, entre aburrida y fatigada de tanto lujo inútil, encendióse en deseo por ese 
joven extranjero. Aprovechando una ausencia del marido convocó a José y quiso seducirlo. José se 

abstuvo de caer en los lazos y maquinaciones de esa señora, tan desesperada sexualmente. 

Y aquí viene el momento que quiero comentar. Preguntan los sabios: 

— ¿Cómo hizo José, un hombre joven, lleno de libido (en lenguaje actual) para contenerse, para 
controlarse? 

Respondieron: 

— De repente, cuando estaba con ella y escuchaba sus almibarados ruegos, apareció delante de él 
la imagen de su padre. 

Ese es el Súper-Yo. ¿De dónde viene? De los padres. Esa es, explica Freud, su función natural. 
Poner límites, enseñar controles, establecer pautas. 

"Este Súper-Yo — explica Sigmund Freud— puede oponerse al Yo, tratarlo como un objeto, y lo 
trata, en efecto, muy frecuentemente con gran dureza. Para el Yo es tan importante permanecer en 
armonía con el Súper-Yo como con el Ello Las disensiones entre el Yo y el Súper-Yo tienen una gran 
importancia para la vida anímica. 

"Adivinará usted ya que el Súper-Yo es el sustentáculo de aquel fenómeno al que damos el 
nombre de conciencia moral. Para la salud anímica es muy importante que el Súper-Yo se halle 
normalmente desarrollado; esto es, que haya llegado a ser suficientemente impersonal, cosa que 
precisamente no sucede con el neurótico, cuyo complejo de Edipo no ha experimentado la 
transformación debida. 

"El Súper-Yo del neurótico se enfrenta aun con el Yo como el severo padre con el hijo, y su 
moralidad actúa de un modo primitivo, haciendo que el Yo se deje castigar por el Súper-Yo.” 

El final de la historia de Putifar y los demás 

Un amigo mío que leyó estas páginas me dijo: 

— ¿Y qué pasó con la mujer de Putifar, digo, con José? 



143 
 

Lo miré extrañado: 

— ¿Pero a vos Freud no te interesa y el Súper-Yo tampoco? — le pregunté asombrado y ofendido. 

— Sí, pero cómo terminó el asunto ese, no me podes dejar así colgado. 

— Anda a leer la Biblia — le dije. 

— #(§>*+& A"— me replicó iracundo.—! 

Entonces, por él y por otros lectores de ansiedad erótica y poco afectos a leer la Biblia, les cuento: 

La mujer esa le insistía, le insistía, y José se negaba, se negaba. Hasta que esa putifarina señora 
se le fue encima, como una fiera. José no sabía qué hacer. Sentía que su padre, el Súper-Yo, lo miraba 
y le decía: 

— No, no... 

Entonces, para eludirla y puesto que ella lo tenía alargadísimo de la camisa, se la desabrochó y le 
dijo: 

— ¡Toma, te la regalo! 

Y salió corriendo. Ella se puso a gritar como una descosida. Todos los mayordomos, esclavos, 

mucamas, se allegaron a la casta habitación de la señora. 

— ¿Qué pasa? 

— ¡Me quiso violar! 

— ¿Quién? 

— ¡Ese degenerado hebreo! 

(Usted se preguntará: ¿por qué dijo "hebreo"? ¿No bastaba con decir '"degenerado"? 

Pregunta inteligente. Respuesta: Cuando una persona se odia profundamente se vuelve 

antisemita. 

Historia de Edipo 

Sigmund Freud descubrió que el bebé es libidinoso, sin ofender a nadie. Es decir, tiene libido, 
deseo. Y no cualquier deseo sino en particular un erótico deseo de poseer a la madre, para lo cual lo 
que más le conviene es desprenderse del padre. 

Parece ser que la beba también pasa por ese trance, sólo que cambiando por cierto los 
protagonismos de sus progenitores: ella prefiere al padre y a la madre preferiría no verla. 

Freud encontró para este descubrimiento una base en la mitología griega. Ahí aparece el 
personaje Edipo, que dará nombre en el psicoanálisis a esta teoría de un padre querido y de otro 

odiado. 



144 
 

La historia de Edipo es más o menos la siguiente: Había un rey Layo, que gobernaba a Tebas, y 
que obtuvo un día el anuncio de los que vaticinaban el futuro y que le dijeron: 

— Un hijo tuyo y de tu esposa Yocasta pretenderá tu muerte y luego se casará con su madre. 

Cuando nació Edipo ya se supo qué había que hacer con él. La que toma iniciativa, como siempre, 
es la madre, Yocasta, quien para eludir el triste destino que le esperaba según el oráculo, toma al niño 
y lo entrega a un pastor para que lo abandone en el bosque, entre las fieras, y ahí desaparezca del 
mapa de toda existencia. 

El pastor se lo lleva, pero luego le da pena sacrificar al niño, y lo regala a un criado del rey de 
Corinto. El mentado criado a su vez lo entrega a su rey. 

Ahí se cría el niño y, como nunca faltan chismosos, se entera de lo dicho por el oráculo: 

— Matará a su padre y se casará con su madre. 

La adivinanza 

Edipo crece, y entiende que lo mejor es abandonar su casa donde creía que habitaban sus veros 
padre y madre, y alejarse de esa situación dramática. 

Se va. 

En el camino su carro se cruza con otro carruaje. Hay un problema entre ellos, se arma una 
trifulca, van a las armas y Edipo mata al señor que iba en el otro carruaje. 

Ese señor era Layo, su verdadero padre. 

Pero Edipo no sabe a quién mató y sigue su rumbo. Ese rumbo sin rumbo lo conduce a la ciudad 
de Tebas. En Tebas había una esfinge, una especie de monstruo intelectual — monstruo porque se 

comía a la gente e intelectual porque hacía preguntas—, y era tan fanática que castigaba con la muerte 
por ingesta a las personas que no le respondían debidamente. 

En realidad sus preguntas se reducían a una: 

— ¿Qué es lo que primero anda en cuatro, luego en dos y finalmente en tres patas? 

La gente iba cayendo sucesivamente en boca del implacable interrogador, y de ahí ya no salía. 
Hasta que apareció Edipo. Escuchó la pregunta y de inmediato proporcionó la respuesta. 

— Es el hombre — dijo—. Cuando nace camina en cuatro patas, crece y anda en dos, y finalmente 
de anciano tiene tres patas, las suyas y el bastón. 

La esfinge, indignada porque se le terminaba la carrera de esfinge, decide suicidarse y 
desaparece. 

¡A Edipo lo premian y lo casan con su madre! 

Edipo, porque salvó a la ciudad de tamaña calamidad, es coronado rey y como premio lo casan 

con la reina, es decir Yocasta, es decir su madre. 



145 
 

Así se cumplió el oráculo: mató a su padre, se casó con su madre. 

Pero nadie se entera, por ahora. 

Sólo que tiempo después toda suerte de desgracias se abaten sobre la ciudad. Una plaga va 

diezmando a la población. Hay un vidente, Tiresias. Es ciego, pero tiene luz interior y ve la causa de ese 
tremendo azote que destroza las vidas de la ciudad. 

Si eso pasa — razonan los griegos— es un castigo. ¿Castigo por qué culpa? 

Tiresias lo sabe: 

— Alguien cometió el crimen del parricidio y el otro crimen, el del incesto, y por su culpa sufrimos 
ahora todos. 

Se lanzan a buscar al culpable. También Edipo, claro, está abocado a esta tarea. Alguien le dice: 

— Ojalá nunca sepas quién eres. 

Entonces se le revela la verdad. Sabe quién es. Él es la causa de todo el mal. Fue un crimen 
inconsciente, pero lo cometió él. No quiso matar a su padre, pero lo mató; no quiso tener relaciones 
sexuales con su madre, pero las tuvo. 

El resto de la historia de Edipo es triste. Sale al exilio, abandona el reino, se arranca los ojos, 

como castigo que se impone a sí mismo. 

¿Amor o rebelión? 

Erich Fromm, uno de los grandes discípulos de Freud, disiente de la interpretación del maestro. 

Freud sugería que el hijo se enamora de la madre y en consecuencia mata al padre, para que no 
haya competencia ni cercenamiento de sus derechos a la madre. 

Según Freud, este es el problema triangular básico que todo ser enfrenta al nacer y que debe 
superar, frenando justamente esa pasión por el progenitor de sexo opuesto y desarrollando 
sentimientos de amor hacia el otro progenitor, el que en principio se presta al odio. 

Erich Fromm, lo dijimos, no está de acuerdo con esta interpretación. 

Ante todo, sugiere, si Freud tuviera razón, debería Edipo primero enamorarse de su madre y 
luego, en consecuencia, matar al padre. Pero no obra así sino al revés: primero mata al padre y luego 
se une a su madre. 

El tema — insiste Fromm en su libro El lenguaje olvidado— no es el incesto. El tema es otro. 

"El mito puede ser entendido no como un símbolo del amor incestuoso entre madre hijo, sino de 
la rebelión del hijo contra la autoridad del padre en la familia patriarcal; que el matrimonio de Edipo y 
Yocasta no es más que un elemento secundario, uno de los símbolos de la victoria del hijo, que toma el 
lugar del padre y todas sus prerrogativas." 

El resto de la historia parecería corroborar este punto de vista. En el camino de Edipo lo vemos 
luego, ciego, con dos hijos que se rehúsan a ayudar al padre. Lo odian. Y del mismo modo Edipo odia a 



146 
 

sus hijos. Se repite el conflicto entre padres e hijos, entre autoritarismo imperativo y la nueva 
generación que quiere — la palabra lo dice— generarse a sí misma y desligarse del omnímodo poder del 
padre. 

E inclusive, opina Fromm, podemos encontrar en estas tragedias resabios de otra oposición, la 

guerra entre dos regímenes, el matriarcado y el patriarcado. 

En el principio fue la mujer 

En efecto, se supone que en el comienzo de los tiempos no se necesitaba del movimiento 
feminista, porque gobernaban, regían, ejercían el poder — igual que entre las abejas y las hormigas y 
tantos más— las mujeres. 

Las madres eran la madre reina. Y en esas sociedades las que prevalecían eran las diosas, y los 
dioses eran todos de segunda. 

Estas tesis, la de la preeminencia cronológica e histórica del matriarcado sobre el patriarcado, es 
de Bachofen y de 1861. 

¿En qué se diferencia la cultura de un sistema de valores de la cultura del otro? 

"La cultura matriarcal se caracterizaba por la preeminencia de los lazos de sangre y los lazos del 
suelo, y una aceptación pasiva de todos los fenómenos naturales. La sociedad patriarcal, en cambio, se 
caracterizaba por el respeto a la ley del hombre, el predominio del pensamiento racional y los esfuerzos 
del hombre para modificar los fenómenos naturales." 

Esta es la apreciación de Fromm. La Madre, como paradigma, impone la ley del Amor. El Padre, 
en cambio, establece el amor a la Ley. 

Ahí, el afecto, el sentimiento, la sangre. Aquí, la razón fría, la Ley, el orden, la obediencia. 

Edipo es el transgresor contra la cultura de la Ley del Padre. Él elimina al padre para quedarse con 
el otro sistema, el de la ley pero del Amor, de la Madre. En el drama posterior, que también es el del 
ciclo este al que pertenece la leyenda de Edipo, en Antígona, de Sófocles, se oponen ambos mundos. 

Antígona, por amor a su hermano muerto, está dispuesta a transgredir la ley del Rey contra ese 
hermano, que debe ser sepultado fuera de la ciudad por haber traicionado a la patria. 

Antígona rechaza la ley. Ella tiene otra ley, la ley natural, la del amor. Es un ejemplo más de 
rebelión contra la sociedad patriarcal, regulada, ordenada, divinizada. 

Cábala: los dos lados de la vida 

La civilización es de la Ley. La comunidad humana es del amor. 

En Occidente, se han cruzado ambos horizontes y gran parte de nuestros conflictos derivan de 
esta oposición de sistemas y de valores. Amamos de corazón pero debemos vivir de razón. 

Cuando el corazón, el amor, predomina, no es menester apelar a la ley, al orden, al consenso 
social, a la disciplina, a la regla. Pero cuando el corazón está desplazado o sofocado o eclipsado, entre 
tú y yo solamente la regla y el ritual de la costumbre pueden comunicarnos. 

Ese es nuestro problema, porque es nuestro dilema pero no tiene solución. La solución hay que 



147 
 

buscarla diariamente. Diariamente debemos revisar qué estamos haciendo de corazón, maternalmente, 
y qué de razón, paternalmente; qué de afecto y qué de ley. 

En presencia del afecto, auténtico, puro, inteligente, sobra la ley. En ausencia del afecto antes 
descrito, somos hostiles, enemigos, cainitas, odiosos y envidiosos, y la ley es requerida urgentemente. 

Creón, el rey que es enemigo de Antígona, la hermana de sangre y de amor, ese Creón formula el 
principio autoritario y patriarcal en estos términos, como bien cita Fromm: 

"Sí, hijo mío, ésta debe ser la ley fija de tu corazón: obedecer en todas las cosas la voluntad de tu 
padre. Por eso todos los hombres oran pidiendo que los rodeen en sus hogares hijos obedientes... A 
impulsos del placer, hijo mío, no destroces la razón por una mujer; sabiendo que es un placer que no 

tarda en enfriarse en los brazos apretados de una mala mujer, que comparta tu lecho y tu hogar.... 

"Pero la desobediencia es el peor de los males. Es lo que arruina ciudades, devasta al hombre, las 
filas de los aliados se quiebran... Por eso debemos sostener la causa del orden, y no tolerar de ningún 
modo que una mujer nos derrote.” 

El placer postergado 

El principio del orden por encima del principio del placer. El placer está simbolizado en la mujer. 
Es por eso, piense el lector, que el tema del pecado en la Biblia comienza por Eva. 

Ella es la primera que acoge en su seno a Serpiente. Ella es la que transgrede la Ley. Su esposo, 
Adán, la acompaña posteriormente y se adhiere. Pero la rebelión contra la ley y en nombre del placer 

es de Eva. 

A Eva le asegura Serpiente que el árbol es encantador, prodigioso en sus posibilidades 
placenteras. Los términos relativos al deseo prevalecen ahí en forma notoria, exuberante. 

La libido se impone. 

Es la guerra entre ley y placer, entre padre y madre, entre razón y amor, entre intereses de la 
sociedad y pasiones de los individuos. Vieja guerra, eterna guerra, porque la llevamos dentro y nunca 
podrá aquietarse. 

Es la guerra de individuo, YO QUIERO, y sociedad, YO DEBO. Si el quiero coincide con el debe, no 
hay guerra, hay paz. Si quiero contra lo que la sociedad quiere, hay guerra. 

La conciliación se produciría, según Fromm, entre las ideas de trabajo, que es sometimiento a la 
ley, y shabat, que es reconciliación entre hombre y naturaleza. Como reconciliación también podría 
verse Isaías 11. 

Así, se puede seguir trabajando todo el texto de Fromm que es fantástico, y analiza la creación y 
varios otros temas fundamentales. 

Las luchas interiores 

Aquí encuentra el lector un brevísimo compendio de la problemática del ser hombre. 

El Ello quiere realizar sus pulsiones, sus instintos, sus deseos. 

Imaginemos el deseo sexual del niño ante su madre. Imaginemos comernos todo el pastel que 



148 
 

hay en la mesa. Imaginemos golpear a nuestro hermano en plena cara. 

El Súper-Yo enseña que el incesto está prohibido. Es un límite, una norma. El Súper-Yo enseña a 
compartir la comida. Es un límite, una norma. 

El Súper-Yo enseña que el hermano es alguien que debe ser querido y no golpeado. 

En estos ejemplos, por mí imaginados, el Yo debe manejarse entre el deseo y el control del deseo, 
entre el Ello, impersonal, y el Súper-Yo, que también ha de ser impersonal para funcionar debidamente. 

El Súper-Yo es la consecuencia de límites impuestos por los padres y el resto de la sociedad. Pero 

empieza en casa. 

Una buena educación no elimina al Súper-Yo, pero sí le da características universales, 
impersonales. El deber, del cual hablamos, es impersonal. 

El incesto es prohibición universal. No está en la naturaleza humana, enseña Freud. Es producto 
de la cultura. Y la cultura es, a su vez, producto — en cuanto moral, costumbres, rituales— del Súper-

Yo. 

Un buen crecimiento toma las enseñanzas de los padres como normas objetivas, impersonales y 
las internaliza con el crecimiento, y luego, con el crecimiento también, si hubo buena educación, buen 
estímulo del pensamiento crítico y de la libertad creadora, incluso puede enfrentarse con los límites 
para reemplazarlos por otros. 

La fraternidad 

¿Por qué hay que amar a los hermanos? 

"Los hermanos sean unidos porque esa es la ley primera", enseña Martín Fierro. 

Sean unidos porque no son unidos. No nacen con la tendencia natural a unirse. Más bien lo 
contrario. 

Según la Biblia — y según la psicología más elemental— la tendencia natural de Caín es la de 
matar a su hermanito Abel. Y no hay que enojarse en nombre de los altos sentimientos que la palabra 
hermano provoca. 

Cuando oigo a los políticos que nos hablan a todos nosotros y nos dicen HERMANOS, no sé, un 
estremecimiento me recorre la columna vertebral porque no capto exactamente el mensaje, a qué se 
refieren y a qué tipo de hermanos aluden. 

Por naturaleza los hermanos no son unidos, no. Son competitivos, envidiosos entre sí y por tanto 
lo mejor que desean para el otro... no es lo mejor. 

Los hermanos, como los padres, como los hijos, son categorías humanas que surgen de la 
educación, de la formación, de los límites de lo permitido y de lo prohibido. 

Al crecer, dice el psicólogo Laurence Kohlberg, uno no le pega al hermano no porque sea su 
hermano, sino porque asciende al escalón superior de que no se debe golpear a ningún ser humano, 
porque en última instancia todos somos hermanos. Ese es el punto superior de eso que Freud denomina 

lo impersonal. 



149 
 

La neurosis, dice el psicólogo, radica en el individuo que mantiene una relación personal con los 
límites, con la ética, como si su padre lo estuviera persiguiendo a él personalmente. 

La salud es crecer con la internalización de los límites, superando al propio Súper-Yo, por medio 
de una captación racional de ese mismo mensaje pero a través de la autonomía personal, de la decisión 

propia. 

El misterioso uno mismo 

"Curioso que la gente crea que tender una cama es exactamente lo mismo que tender una cama, 
que dar la mano es siempre lo mismo que dar la mano, que abrir una lata de sardinas es abrir al infinito 
la misma lata de sardinas. 'Pero si todo es excepcional', piensa Pierre..." 

Así comienza Las armas secretas, el relato de Julio Cortázar. Todo es excepcional, nada se repite, 
ni nos bañamos dos veces en el mismo río, al decir de Heráclito. La vida es una aventura, donde rutina 
y azar, saber e imprevisión se cruzan, se alían, se fecundan y nos producen felicidad y también 
problemas. 

Ese ser uno mismo que tanto se declama en sociedad, es ser lo más profundo y auténtico, y nadie 
debe pretender de otro, inclusive de la más amada de las personas, que alcance a atisbar lo que ese yo 
mismo eso significa o contiene. 

Es el límite. Tú eres límite. El otro es límite. Infranqueable. Hasta ahí llegas. Hasta las puertas del 
ser, las más superficiales y exteriores, de tu hijo, de tu esposa, de tu novia. Non plus ultra, no más allá. 

En términos de Winnicott, cada ser humano contiene dentro de sí un núcleo, donde está el uno 
mismo oculto, no por misterioso sino porque en eso consiste ese núcleo, en su soledad interior, en su 
incomunicación con todo lo exterior y ajeno. 

Cada uno es conocido y ajeno, al mismo tiempo. Inclusive tú para tus hijos, tus hijos para ti. Es 
bueno saberlo. Es bueno entenderlo y es bueno divulgarlo. Nos mataríamos menos entre nosotros si 

supiéramos renunciar a conocer totalmente al prójimo, aun cuando fuera, insisto, el ser más adorado y 
amado y acariciado del mundo. 

Sólo en la regla que sobre-flota al límite podemos comunicarnos. En la gramática establecida para 
todos, sea del lenguaje, sea de los gestos, sea de los modales, sea de las costumbres, es decir de la 
ética que compartimos, de los valores que nos ligan, impersonales. De todos y de nadie en particular. 
Por eso pueden ligarnos, por su universalidad. 

Yo lo llamo lo tercero. Algo que no es yo ni es tú. Algo que nos contiene a ambos, que no depende 
de nosotros, pero que nosotros, para ser nosotros, dependemos de ello. 

Gracias al semáforo podemos todos circular por la calle, en diferentes direcciones. 

Cada uno, hijo mío, no puede inventar su propia regla 

Cada uno, he aquí el punto, el eje de la rebeldía inútil, cada uno, hijo mío, no puede inventar su 
propia regla. O mejor dicho, sí puede hacerlo, claro está, pero si vive solo, solo en su casa, solo en la 
calle, sin otras gentes, solo en el mundo, como único habitante. No bien está con otro, ya necesita de 
alguna regla común, que es el límite para el invento personal y privado. 

— ¿Y lo privado? ¿Dónde queda lo privado? ¿Lo anulamos? ¿Qué hacemos con el yo mismo? ¿Lo 
arrojamos al cesto de los desechos? 



150 
 

— Para nada. Eso está siempre ahí, intocable, puro, inasequible, incomunicable, y por tanto ahí es 
donde la rebeldía individual cobra su capacidad de ser plenamente lo que es. 

Lo privado es el uno mismo, que es para sí mismo y para nadie más, el núcleo profundo de la 
personalidad. 

Dice Winnicott: 

"En estado de salud, hay un núcleo de la personalidad que corresponde al verdadero yo. Sugiero 
que este núcleo nunca se comunica con el mundo de los objetos percibidos y que la persona individual 
sabe que ese núcleo nunca puede comunicarse con la realidad externa o ser influido por ella. Aunque 
las personas sanas se comunican, se complacen en hacerlo, hay otro hecho igualmente cierto, a saber, 

que cada individuo es algo aislado, permanentemente no comunicado, permanentemente desconocido, 
en realidad, no descubierto." 

Enseña el psicólogo que el individuo procura, desde temprano, desde el nacimiento para decirlo 
más claro, defender ese núcleo de injerencias exteriores, y entonces lo oculta más y más. El problema, 
considera Winnicott, consiste en la siguiente pregunta: 

"¿Cómo aislarse sin tener que insulizarse?" 

Ese es el tema. 

Aislarse pero no insulizarse 

Aislarse es estar solo. La soledad es indispensable. Una parte de nuestro ser requiere su recreo de 
soledad, sus vacaciones, por así decir. 

Insulizarse es volverse isla, un continente separado de los demás, y contra ellos o sin ellos. Eso es 
empobrecerse, y caer en una imposibilidad existencial. Yo me alejo de los otros, pero esos otros son 
parte de mi ser. 

Si los quito me mutilo. 

El núcleo incomunicable ha de permanecer aislado. Pero no es lo mismo el aislamiento que el 
volverse ínsula, isla separada de todos los demás, porque entonces la estructura de lo humano, que es 
estructura social, se quiebra, se enferma. Es válida esta distinción para los tiempos actuales. 

Tanto individualismo ha conducido, en nombre del uno mismo, a la insulización de las personas y 
su total despreocupación de los demás. 

La incomunicación del núcleo se transfiere a la incomunicación total por la incapacidad de 
compartir límites, reglas, ética, es decir mundo. 

Si algo que no sea yo que no sea tú, no nos contiene, no podemos relacionarnos. Así de sencillo, 
hijo mío. Así de difícil, hijo mío. 

La revolución Montessori 

María Montessori fue una de las revolucionarias de la educación en el siglo XX en su concepción del 
niño, de sus necesidades y de la mejor manera de educarlo, ayudarlo a crecer. 

Quien toca al niño toca el punto delicado y vital donde todo puede aún decidirse, donde todo 



151 
 

puede renovarse, donde todo late con vida, donde yacen ocultos los secretos del alma. 

Trabajar conscientemente por el niño y profundizar, con la tremenda intención de entenderlo, 
sería conquistar el secreto de la humanidad, tal como se han conquistado tantos secretos de la 
naturaleza en el mundo que nos rodea. 

El siglo XX ha sido llamado el Siglo del Niño. Sólo en este siglo ha sido fijada la mirada estudiosa 
en el ser llamado niño, para verlo en lo que es. Antes era un pasaje, un puente hacia el hombre, hacia 
el adulto y como tal había que tratarlo. 

En nuestro siglo el niño recuperó su status, por así decir, de ente independiente de cualquier 
proyección futura conveniente para la sociedad en curso. 

María Montessori fue una de las grandes precursoras de este movimiento de reivindicación del 
niño, de su mundo, de su ser propio, más acá de los intereses jugados por la sociedad de los mayores. 

"Observo a los niños, vivo con ellos, juego con ellos para conocer su mundo, qué son realmente, y 
no qué queremos que sean." 

Y de esa experiencia suya surgió su método educativo, el método Montessori, en cuyo centro 
cordial está el respeto a las auténticas necesidades del niño y de la veracidad de su mundo y de sus 
valores. 

¿En qué se diferencia un niño de un adulto? Desde luego que largas páginas podrían redactarse 
para ir señalando esas diferencias más que obvias. 

Sin embargo, María Montessori pregunta por la diferencia capital, y su respuesta es la siguiente: 

"El niño se encuentra en un estado de transformación continua e intensa, tanto corporal como 
mental, mientras que el adulto ha alcanzado la norma de la especie." 

Sigamos los pasos de María Montessori. 

¿Por qué repiten los niños una y decenas de veces la misma operación, como ser ordenar cubos 
de distintos tamaños en sus respectivas cajitas? Porque disfrutan haciéndolo. Porque ejercer una 
capacidad, un saber, un aprendizaje produce placer, el placer de hacerlo bien, de lograrlo. 

Advertencia a maestros y padres 

La Montessori advierte a maestros y padres: 

"Toda ayuda que se da a un niño y que él no necesita detiene su desarrollo." 

Dar de más puede ser tan dañino. Y más aún que no dar. 

Abstenciones, padres, absteneos de dar tanto. Digamos que abstenerse es la tarea más ardua que 
debe realizar el adulto frente al niño. La tendencia a dar y a darse, a ayudar, a hacer el trabajo por el 
otro, puede dañarlo profundamente. El niño debe encarar su trabajo solo, pero en condiciones 
favorables. 

Nuestro deber es adecuar las circunstancias para que las condiciones sean favorables. Y déjalo 

hacer. 



152 
 

Nunca hagas por tu hijo lo que tu hijo puede hacer solo. 

El ambiente es el que forma 

El ambiente es el que estimula, el que provoca las apetencias, el que desarrolla posibilidades de 

actividad — tradúzcase creatividad— del niño. 

El ambiente es el creador de límites, y de los límites emerge el orden y dentro de ese orden están 
dadas las condiciones para el crecimiento de tu hijo, de tu alumno. 

De modo que la mirada de Montessori está centrada en el ambiente. 

Dejemos, padres, maestros de enseñar. En este método somos apenas guías. Pero esto de 
apenas, es más bien irónico. 

Abstenerse de enseñar, de imponer el saber propio sobre la ignorancia ajena, de dejar correr 
nuestras ganas de hacernos ver y demostrar nuestra importancia y nuestro conocimiento, renunciar a 
todo ello para ser solamente guía, alguien que ayuda al otro cuando el otro lo necesita, es ardua tarea. 

En ella deberíamos educarnos los padres. 

Tu objetivo, enseña el método, no es el niño; fíjate en el ambiente, en el mundo dentro del cual 
crece, para qué lo estimula y hacia dónde lo conduce. Es tu mundo el que lo educa, y no lo que 
directamente haces sobre él. 

En mi lenguaje, los niños vienen bien hechos de fábrica. 

Los problemas surgen luego, cuando se encuentran con los mayores, en un mundo que no está 
preparado para ellos, que es solamente de los adultos y para los adultos y en función de los intereses 
de los adultos. 

Un niño no puede crecer sobre la base de intereses que no corresponden a su edad, a su ritmo 
interno, a sus estipulaciones, en fin, a su mundo. 

¿Por qué fracasan? 

¿Por qué fracasan los niños, muchos de ellos, en la escuela, o tienen problemas, o caen en pozos 

sin redención para el resto de su vida? 

¿Son defectuosos? 

Imaginemos que hablamos de niños normales, totalmente normales en la variedad de sus 
aspectos, y, sin embargo muchos de ellos están en dificultades, lo pasan mal en la escuela, o en el 
hogar, o en ambos. ¿Por qué? 

La falla no está en ellos, responde María Montessori. 

Está afuera, en los padres, en los maestros, en el medio que ellos configuran y que configuran 
mal porque no atrae a esos niños, no les interesa. 

Así de sencillo: no les interesa. 



153 
 

Y no pueden conciliarse con temas, hechos, actividades que no les interesan. Se quedan 
desenganchados y entonces entran en un proceso de neurosis de fracaso, de culpa, de rebeldía, de 
histeria, y de castigos directos o indirectos. 

Un niño es un explorador 

Dice Desmond Morris que al nacer somos exploradores. 

— ¿Qué es un niño? 

— Un explorador. 

Todo el mundo es una gran aventura, la luz, los colores, la pared, el osito, el chupete, la mamá, la 
jarra, el hermanito, todo, todo es extraño, ajeno, fantástico, y todo merece ser estudiado, explorado, 
reconocido. 

Su relación con el mundo es descubrirlo. Pero claro está, tiene pautas internas, intereses que lo 
guían en ese descubrimiento. En principio está listo a saborear, con la lengua, el gusto del osito, y sólo 

más tarde, mucho más tarde, alcanzará el nivel de avance intelectual y de modificación de intereses, 
para decirse este es un osito. 

¿Qué es explorar? Conocer. Por medio de la lengua, del paladar, del oído, se conoce, reconoce, y 
se va armando el mundo. 

En su nivel, atado a sus intereses, el niño quiere lo mismo que el científico: conocer. 

¿Qué es conocer? Conocer es ordenar, establecer un orden, una jerarquía, una serie de límites, de 
estantes mentales, de encuadres donde todo lo que percibo se vaya colocando cada cosa en su lugar. 
Esa es mamá, este papá, éste el sonajero, éste el cubo y ésta la caja donde el cubo encaja 
perfectamente una y otra vez. 

El aprendizaje del lenguaje es aprendizaje del orden. 

El orden, que es conocimiento, es arma para dominar el mundo, ya que no puede todos los días 
ponerse a explorarlo de kilómetro cero. 

Orden, ordenamiento, estructura, norma, ley. Eso busca la ciencia, eso busca el niño. 

En el método Montessori, que es método de aprendizaje en la libertad, hay orden y hay ambiente 
para que el orden pueda ser hallado. 

"No se le permite que vague sin rumbo, ahora aquí, ahora allá, juntando impresiones inciertas e 
incoherentes de acuerdo con la fantasía o la curiosidad. Esta es la razón por la que no se le permite a 
ningún niño ocuparse con ninguna parte del material didáctico hasta que haya sido instruido 

plenamente sobre su uso adecuado, ya que el uso correcto del material forma el sendero que conduce 
de lo conocido a lo desconocido. ¿Qué valor tendrían, para un explorador que no supiera su uso, un 
teodolito o un barómetro o un compás magnético?” 

Los buenos modales, ¿para qué sirven? 

Interesante es descubrir que esta revolucionaria de la educación, del enfoque sobre el niño, la 

doctora María Montessori, entendía que los buenos modales, las buenas costumbres, la manera de 
relacionarse debidamente con el prójimo son elementos fundamentales en el crecimiento de la persona. 



154 
 

Desde temprano debe ser educado el niño en este orden, que también es orden, el orden de la 
manera de relacionarse con el otro, y que se manifiesta en los modales. 

Los modales no son un fin en sí, son un medio, una especie — decía Montessori— de aceite que 
contribuye al funcionamiento suave de la maquinaria social. 

En nuestro tiempo este tema, el de los modales, fue considerado como totalmente arbitrario, 
tonto, absurdo, imbécil, y se dejó a menudo a crecer a los jovencitos en un caos de manifestaciones 
personales mientras toda la dedicación se cargó sobre su mundo intelectual o sobre su problemática 
psicológica. 

Los modales, las buenas formas, las buenas maneras, que parecen ser temas de María Castaña 

hoy vuelven al tapete, por su total ausencia. Ocurre que si no te enseñan modales, tú no eres capaz de 
inventártelos solos. Simplemente porque los modales no dependen de tu creatividad subjetiva. 

Los modales son siempre ajenos, por cierto. 

Son siempre banales, es cierto. 

Son siempre superficiales, también es cierto. 

Por eso precisamente son valiosos, porque no requieren de ninguna profundidad, ni comprensión 
ni estudio de posgrado universitario, por eso mismo surgen en las primeras etapas de la existencia con 
ninguna finalidad sino, meramente, la de ser mediadores en las rutinas de la existencia (¿qué tal, cómo 
te va? hola, dar la mano, plegar la servilleta, un beso en la mejilla, un beso en cada mejilla, la ropa 

limpia, el cabello aseado, saludar al que se despide y se va, sonreír a los amigos o a los que parecen 
serlo o a los que queremos que crean que nosotros los consideramos amigos, y así sucesivamente). 

Nadie piensa erigirle un monumento al semáforo ni al inventor del semáforo. Son totalmente 
intrascendentes. Pero cuando faltan, uno tiene cierta sensación de vacío, y de peligro, y una zozobra de 
cómo hago para cruzar la calle. 

Así son los modales, las buenas formas conectivas. 

Son, justamente, para que no tengamos que mirarnos, para que no tengamos que inventar qué te 
digo cuando te encuentro, ¿te ladro, te grito, te miro en silencio, no te miro? 

Para eso existen los modales. 

— ¿Qué tal, como te va? 

Dar la mano. O el beso. O el abrazo. 

A partir de ahí, nos conectamos y hasta podemos comunicarnos en profundidad. 



155 
 

Capítulo Doce 

El mundo mago 

La mentira de "hacer lo que quieras" 

George Steiner (Extraterritorial) nos hace pensar en lo siguiente: 

"El culto actual de lo 'inmediato', es decir, de la exigencia de que cada ser humano 'haga lo que 

quiere' con la vehemencia completa de su persona es, efectivamente, un elitismo a la inversa. El 
número de individuos que tienen algo que hacer que sea nuevo y contribuya a embellecer la vida es 
muy restringido en cualquier momento y en cualquier nivel de la sociedad." 

Buena reflexión. 

Ante todo léase la traducción de Steiner del hacerlo que quiera: 

Hacer algo nuevo, algo que embellezca tu existencia o la de otros, aportar, enriquecer, crecer. 

En efecto, ¿si no por qué lo harás? ¿Por nada? 

La libertad no consiste en hacer lo que quieras sino en hacer lo que consideres adecuado para ti. 

Ese es tu querer. Algo previamente pensado y ensamblado en un plan de vida, de hermosura, o de 
placer. 

Lo que quieras no es un capricho, es una consecuencia de saber lo que quieres y para qué lo 
quieres y cómo lo insertas en el programa de tu vida. 

Ahora bien, pregunta Steiner: 

"¿Cuántos hay que saben qué quieren y saben hacer lo que quieren?" 

Muy pocos. 

¿Quiénes son? 

Obviamente los mejor educados, los que mayor variaciones de experiencia ejercida o aprendida 
han experimentado, los que más han pensado, o los que más se han sensibilizado ante la realidad y sus 
mutaciones. 

Muy pocos. 

Elitismo, dice Steiner. 

Me parece excelente su análisis. Va en contra de la aparente democracia y falsa igualdad de esta 
predicación: Que cada cual haga lo que quiera. 

Porque cada cual termina queriendo lo que puede querer, lo que sabe querer, y en consecuencia 
será el reino de los más fuertes, de los elegidos, de los más cultos o de los más refinados, y todos los 
otros harán igualmente nada, la nada que llevan puesta. 



156 
 

Esta fue la gran mentira del siglo cuando derribó barreras y exigencias y deberes y le dijo a la 
muchachada: 

— ¡Adelante, hagan lo que quieran, sean libres! 

Se arrojaron por la borda libros, disciplinas, saberes, dignidades, jerarquías. 

¿Los clásicos? ¿Quién los necesita? ¿Para qué Hornero, para qué Sarmiento, para qué 
Shakespeare, para qué...? 

No leas. Haz lo que quieras. Mejor escribe. Escribe lo que sientes. Si tú puedes ser escritor para 

qué leer a otros escritores. Si tú puedes pintar para qué ir a los museos o mirar láminas. Si tú puedes 
ser, para qué conocer vidas ajenas e imitarlas o aprender de ellas. 

El lema: ser uno mismo 

Sé tú mismo, fue el lema, y haz lo que quieras. 

Se hizo nada. El tú mismo resultó un fiasco de aerosoles que escriben signos ininteligibles u otros 
inteligibles en parques, plazas y calles de la ciudad y del mundo. 

Y ninguno de esos niños o niñas, eso es lo lamentable, fue feliz. 

Al buscarse ¿qué encontraron? 

Nada, y el resentimiento por encontrar nada. 

Lejos de expresar alegría y gusto por ser ellos mismos, los jóvenes gritan la ferocidad de su 
insatisfacción con su insatisfacción. Causada por los viejos, claro está que los engañan con frases 
altisonantes y huecas. 

Los jóvenes son siempre cosa de viejos. 

Habla Steiner: 

"Para la mayoría de la gente, lo derivativo de las experiencias dentro de una cultura clásica 
significa una igualdad de participación en los tesoros de sentimientos definitivamente más grande de la 

que las sensibilidades ordinarias podían descubrir por su cuenta." 

La educación de antes, dice Steiner y explico yo, con el perdón de Steiner, la educación de antes, 
la que obligaba a todos por igual a leer Hornero y recitar Darío y contar Quiroga, permitía que todos por 
igual cultivaran dentro de sí una sensibilidad que en principio les venía prestada por otros autores, por 
otros tiempos, por otras circunstancias, por otras vidas. 

La vida propia ampliaba así el perímetro de su experiencia y aunque fuera de prestado vivía más, 
sentía más, se preparaba más para eventuales sentimientos o emociones. 

La fuerza de Romeo y Julieta, de Paolo y Francesca se trasladaba a la propia experiencia cuando 
estabas presto a dar el primer beso de amor de tu vida. Era tu amor dentro del Amor. 

La vida es como el agua, es cauce. No me fatigo de repetirlo, hasta que yo mismo lo aprenda... 



157 
 

El agua en sí no existe, quiero decir sin cauce. 

¿Vio usted alguna vez agua? Usted dirá que sí, pero es una forma incorrecta de expresarnos. El 
agua que conocemos, que vimos, siempre estuvo dentro de un continente, una jarra, un cauce de río, 
entre costas, entre montañas, frente a algo, con algo, dentro de algo. 

No, el agua así, pura, sin nada más, no existe. 

Así es la vida, así el amor, así todos nuestros mayores sentimientos y los más sublimes anhelos. 

Algo debe canalizarnos. 

El amor no brota de la vida como hongo espontáneo y benéfico. Es una convulsión sentimental 
que toma forma en conceptos y maneras que una cultura le imprime. La literatura, el teatro, el cine, la 
religión, le han dado cauce. 

Por eso la cultura es indispensable como mediadora para que nuestros sentimientos, las pasiones, 
los deseos, tomen algún cauce, sigan algún modelo, inclusive para poder luego rebelarse contra el 

modelo, el cauce, y practicar la libertad de elegir otro rumbo. 

Todos los sueños son extremistas 

El siglo XX soñó la vida sin represiones, el agua sin cauce, los sentimientos sin maneras, la libre 
expresión sin continente. 

Fue un sueño. 

Todos los sueños son extremistas, y no pueden ser de otra manera. Era una revolución contra el 
autoritarismo de los siglos anteriores, contra la imagen castradora del Padre Súper-Yo que nos 
perseguía con látigos, tijeras, cadenas. 

Supimos romper cadenas. Y luego nos quedamos libres. 

Y también vacíos, porque no supimos tejer las nuevas urdimbres dentro de las cuales tu 
sentimiento y el mío podrían tejerse en busca de un diseño e, inclusive, repito, para que nos rebelemos 
contra el diseño que los otros nos imponen. 

Pero rebelarse es construir, justamente. Es tener contra qué y a favor de qué vivir. 

El siglo XX cultivó el contra qué. El a favor de qué aún no lo supo construir. Esa es su crisis. Por 
eso los jóvenes se divierten tanto y al mismo tiempo están tan tristes, tan vacíos, y tan desesperados. 

¿Qué quieres que esperen? ¿Qué mundo les legaste de esperanzas, objetivos, anhelos, fines, para 
que puedan esperar o elegir un horizonte? 

Los modelos ahora vigentes están en el cine, en el vídeo: fragmentos de sexo ligados con 
fragmentos de brutalidad y la sangre que se derrama y las tripas que se destripan. 

¿Cómo no estar triste entre tanto despilfarro de alegría ruidosa? 

— ¿Por qué hay tanto ruido, dime? 



158 
 

— Para acallar el tremendo gemido del vacío. 

¿Cómo será el futuro de mis hijos? 

Y mientras los padres se preocupan por el futuro de sus hijos pensando constantemente en la 

tecnología que vendrá, como si todo dependiera de ella, yo comparto la preocupación, pero no pienso 
en la tecnología que vendrá, porque ahí reposo en la sana confianza que tengo en todos los hijos del 
mundo nacidos en estos tiempos, que vienen, así como los de antes que traían un pan bajo el brazo, 
con todas las botoneras bajo el brazo, y nadan en ese su mundo, específicamente suyo, como peces en 
el agua. 

No, a mí no me preocupan los aparatos, que son medios, sino los fines 

— ¿Para qué vivimos? 

— ¿Qué fines estamos transmitiendo a nuestros hijos? 

— ¿Para qué conviene que vivas, hijo? 

— ¿Ser uno mismo ha de ser un fin? 

Un fin, sí, pero el fin, no, por cierto. 

Si el fin, la finalidad, el objetivo, no está fuera de mí, si no aspiro a algo que no sea yo, este yo se 

consume, como la zarza aquella, en su propio fuego. 

Huxley dice que la ausencia de fines conduce a la droga. 

La droga crece y tiene vigencia porque llena múltiples necesidades, y una de ellas, la 
fundamental, es la de que la existencia tenga algún sentido, vivir con alguien para algo, algo que no 
sea lo mío y no lo tuyo, sino lo nuestro, algo que supere nuestras individualidades y nos remonte a un 

plano más alto, más allá de nuestras vidas limitadas en el tiempo. 

Es deber de padres transmitir a los hijos fines y valores trascendentes, ideales, lejanías que den 
significado a cada día inmediato. 

Y si lo haces ellos, los hijos, luego elegirán, pero les habrás dado un marco de referencia. 

Si dejas a la tela sin marco, recuerda, no le otorgas libertad; la privas simplemente de 
consistencia, la niegas. 

— Sé tú mismo, hijo, sí, por cierto, pero inserta ese tú mismo dentro de un mosaico mayor, al 
servicio de algo que no sea tú mismo, entonces alcanzarás tu plenitud. 

Para pensar: 

"Desgraciadamente — dice David Viscott— nuestras expectativas sobre cómo son o cómo deben 
ser nuestros padres no siempre se basan en la realidad. Los padres no son más que individuos que 
tienen hijos. 

"El hecho de tenerlos no los hace automáticamente más responsables o aún más amantes. Ofrece 
una oportunidad y un desafío, pero no forma, necesariamente, el carácter... No todo el mundo debe ser 



159 
 

padre y no todos quienes lo son pueden ser buenos padres." 

Pero uno se encuentra siendo. Y el otro se encuentra con el primero, siendo también. Esta es la 
vida, encuentros que se desean, y otros que nos desean. 

"Si aprendiéramos a rebajar las expectativas que nos hacemos de nuestros padres, de nuestros 
hijos, de nuestros seres queridos, los conflictos no dejarían de existir pero serían más sobrellevables." 

Historia de un hijo y de magia 

Te contaré la historia de un mago. 

Érase un rey que adoraba a su hijo el príncipe y lo educaba con la didáctica más esmerada. 

El rey le enseñó que no existen las islas, que no hay Dios, y que tampoco existen sirenas de mar. 
El hijo aprendió eso y todo lo demás que su padre le había enseñado. 

Cuando creció, su padre lo envió a recorrer el mundo para que acrecentara sus conocimientos y 

su experiencia de la vida. 

Navegando por los mares el barco del príncipe fue a recalar en un grupo de islas cerca de 
Australia. Ahí se detuvieron. 

El príncipe descendió con su cortejo. Un hombre grande, con una galera alta, y un manto negro de 

mangas anchas, blancas por dentro, salió a su encuentro. 

— ¿Qué es esto? — preguntó el príncipe. 

— Una isla — respondió el hombre. 

— ¿Y tú quién eres? J  — Yo soy Dios — dijo el hombre. 

El príncipe miró a su alrededor. De pronto avistó, entre la vegetación, mujeres hermosas, con la 
mitad del cuerpo en forma de pez. 

— ¿Y ésas quiénes son? 

— Son sirenas — dijo el hombre. 

— No puede ser. Me has mentido. Mi padre me enseñó que no hay islas ni Dios ni sirenas. 

— Vuelve a tu casa y dile a tu padre que él te ha mentido. Dile que lo has visto todo con tus 
propios ojos y repróchale a él su mentira. 

El príncipe se embarcó. 

Regresó a su casa. Corriendo fue a ver a su padre y con furia le gritó: 

— ¿Padre, por qué me has mentido? 

— No te he mentido, hijo. ¿Por qué estás tan agitado? 



160 
 

— Me has mentido. En mi viaje encontré islas, sirenas, y también a Dios. 

— ¿Quién era Dios? 

— Era el hombre que estaba en la isla. 

— ¿Y cómo estaba vestido? 

— Con una galera alta, un abrigo negro, grande, de anchas mangas, negras por fuera y blancas 
por dentro. 

— No era Dios. Era un mago. Te engañó con su magia, hijo. Ahora vuelve y dile que es un mago, 
y que es un mentiroso. 

Así se hizo. 

Cuando el príncipe retornó a la isla le dijo al hombre: 

— Mi padre me dijo que eres un mentiroso, que eres un mago, y que todo lo que has hecho es 
trucos de ilusión y que... 

Estaba tan enojado que las palabras lo asfixiaban y no podía terminar de hablar. El hombre sonrió 
con dulzura. 

— Esta vez tu padre te dijo la verdad. Es cierto, soy un mago. Pero... 

— ¿Pero qué? — gritó el muchacho, ansioso, angustiado. 

— Pero hay algo que tu padre no te dijo. 

— ¿Qué cosa? 

— Que también él es un mago... 

Desconcertado, cabizbajo, hundido bajo su perplejidad, retornó el príncipe a su casa y le 
transmitió al padre el mensaje del mago. 

— ¡Dice que también tú eres un mago! 

— Es cierto, hijo, es cierto... 

— Entonces — exclamó con la voz teñida de llanto—, entonces no hay islas, no hay Dios, no hay 
sirenas, lo he perdido todo, padre, todo... 

— No, hijo, no lo has perdido. Estás creciendo. Hasta ahora viviste en el mundo por mí construido. 
Ahora tendrás que ser tú mismo un mago, y de tu magia dependerá el mundo que tengas... 

Todos somos magos 

Todos somos magos, ¿te das cuenta? Cuando crezcas, crecerá tu propia magia. 

Cuando se nace se rompe el cordón umbilical que te ata a tu madre. Cuando se crece ha de 



161 
 

desprenderse uno de la magia de los padres para ir armando el mago mundo de cada cual. 

Sólo que para desprenderse hay que estar primero prendido. Nada romperías, si el cordón 
umbilical previamente no te ligara a tu madre. 

Del mismo modo frente a los límites, las costumbres, la tradición, las normas, de los padres 
crecen los hijos proyectándose hacia adelante sabiendo de qué se desprenden. 

Si no tienes de qué salir, no sales. 

Si no hay un marco educativo, envolvente, que diseñe algún mundo, creces en el vacío, y luego 

adherirás a cualquier elemento que pueda sostenerte. 

Crecer es romper el límite del cascarón. En todos los niveles de la vida, vegetal, animal, humana. 
Sólo que en el hombre el crecimiento más obvio es el animal natural corporal, y el menos obvio es el 
profundo, aquel que lo hace ser persona y propiamente humano. 

En el lenguaje de Joseph Campbell: 

"En tu infancia eres educado en un mundo de disciplina, de obediencia, y además dependes de los 
otros. Todo esto debe ser trascendido cuando llegas a la madurez, de manera que puedas vivir no en 
dependencia sino con una autoridad responsable de sí misma. 

"Si no puedes cruzar ese umbral tienes la base de la neurosis." 

Yo me pregunto si la abundancia de neurosis en el mundo actual no se debe a la ausencia de 
umbral, a la falta de tener qué cruzar. 

Si no tienes qué cruzar, no cruzas. Estás siempre en el mismo lugar. Ni estás prendido ni 
desprendido. 

En ese caso estás dependiendo constantemente de otros magos, y el mago no eres tú. 

Los límites, bien entendidos, son la frontera que educa para que puedas cruzar esa frontera y ser 
tú mismo el mago de tu vida. 

La historia del hijo pródigo 

Un hombre tenía dos hijos. El hijo menor le pidió al padre que le diera su parte de la herencia. 

— ¿Para qué la quieres ahora? 

— Quiero viajar por el mundo, conocerlo, disfrutarlo — respondió el hijo. 

— Mejor sería trabajar ahora, y pasear luego, cuando seas mayor. 

— Deseo sumergirme en la vida ahora, no más tarde — replicó el muchacho. 

El padre vio que no tenía salida, y le dio lo suyo. 

El hijo, llamado pródigo porque supo prodigar y regalar y ofrendar todos los bienes obtenidos de 
su padre en múltiples aventuras, tabernas, orgías, mujeres, vino y baile, ese hijo se perdió de vista de 



162 
 

su familia y ahí anduvo paladeando el néctar de las aventuras. 

Su hermano, en casa, trabajaba a la par de su padre. Un modelo de hijo, disciplinado, ético, 
formal, de buenas maneras y de encantadora sonrisa. 

Un día el hijo pródigo, el disipado, se cansó de vivir en la miseria. En efecto, había despilfarrado 
todo el dinero, y ahora estaba harapiento, hambriento, cuidando cerdos para subsistir. 

Se fatigó. Tomó conciencia de que todo ese placer obtenido no le había causado placer sino mal y 
sufrimiento. Se arrepintió. 

— Volveré a mi casa — se dijo. 

Y lo hizo. Regresó. Abrazó a su padre, lloró sobre su hombro, y le manifestó lo que sentía, la 
culpa, el miedo, el mal, el dolor de haberse desterrado por caminos equivocados. 

El padre lo recibió con sumo amor y ternura, lo sentó a su mesa, y le prodigó — pródigo también 
él, el padre— sus mejores emociones para que se recuperara y volviera a la vida en familia, en afecto, 

en valores. 

El que se puso mal fue el hermano. Estaba de lo más celoso: 

— ¿Él se fue, despilfarró todo su dinero, abandonó el trabajo, te abandonó a ti, y ahora vuelve y 
lo recibes como al hijo más querido? ¿Esa es tu justicia, padre? 

Respondió el padre: 

— A ti siempre te he tenido a mi lado, tú eres carne de mi carne, contigo cuento siempre. Pero a 
él lo había perdido. Estaba muerto para mí. Ahora regresa a la vida. ¿Cómo no he de alegrarme, y de 
agasajarlo y de recibirlo como a un precioso huésped, un regalo del cielo? 

Cuándo se llora y cuándo se ríe 

Esa historia figura en Lucas 15. Ahí, narrada por Jesús, es una parábola del hombre y su alma 
frente a Dios. 

Para nosotros es una parábola de la vida cotidiana, del ganarse y del perderse, del curriculum 

vitae de cada cual que nunca está concluso, que siempre puede rehacerse, para el lado del color rojo o 
del color verde, rojo sangre o verde esperanza, en términos de folclore. 

Nada sabes de nadie, ni de ti mismo. 

De ahí la tarea de Sísifo, que antes mencionamos, de subir todos los días a la cima de la montaña. 
La cima de la montaña nunca se alcanza, pero en el trabajo está la gloria, en el subir mismo. 

Decían los talmudistas: 

— Cuando un hombre parte a un largo viaje en barco la gente, los parientes, los amigos, van al 
puerto a despedirlo. El barco se aleja y ellos sacuden pañuelos y lloran. 

¿Por qué lloran? Porque no saben qué sucederá en el camino, tantos accidentes puede sufrir un 
barco hasta arribar a destino. 



163 
 

En cambio cuando el barco alcanza la costa definitiva de su rumbo, ahí esperan al hombre amigos, 
parientes, gente conocida que grita, ríe, sonríe, satisfecha, contenta. 

¿Por qué? Porque ha llegado, sano y salvo. 

Así — explicaron los sabios maestros— es la vida. Una travesía en la que hay que estar 
constantemente despierto, pensando, zozobrando, esperando, luchando, amando, perdiendo. Ignorando 
siempre, por el movimiento mismo de las aguas, del tiempo, del uno mismo y del otro mismo. 

Sólo cuando la vida concluye se sabe qué fue el hombre, porque ya está terminado su período de 
existencia, y sólo entonces merece una calificación definitiva. 

Mientras vive, todo es pasajero, transitorio. 

Por eso amor es preocupación, y pensamiento. 

Himno de esperanza 

¿Por qué y para qué traemos hijos al mundo? 

¿Por qué y para qué estamos los dos, tú y yo, la familia, juntos? 

Por fe, por amor, por esperanza, lo único que puede dar sentido a esta existencia limitada por el 
nacimiento y la muerte. 

En los hijos, en el amor, cultivamos una suerte de inmortalidad. 

Como dice Denis de Rougemont, ya no volveremos ni al hilado a mano ni a la familia de antaño. El 
tema que nos queda es reflexionar nuestra vida, qué nos falta, qué nos sobra. El misticismo, si ha de 
ser recuperado, tendrá que darse dentro de estos marcos tecnológicos y no huyendo de ellos. 

Aquí estamos, este es nuestro mundo, y en él tenemos que encontrar nuestro sentido, y 
reencontrar las vías del amor, algo que nos religue. 

En eso estamos. 

Hacia ello vamos. 

Escribe Salvador de Madariaga en su libro De la angustia a la libertad: 

"De todos los aspectos del medio humano el más importante con mucho es la familia. La familia 
es la primera célula del organismo social: la primera institución que el hombre encuentra al llegar a la 
tierra; la institución sin la cual ni física ni psíquicamente podría sobrevivir. La familia hace posible la 
infancia y la adolescencia del ser todavía incapaz no solo de ser útil a la sociedad sino de asegurar su 
propia existencia. La familia le transmitirá además la tradición y la cultura que el rincón del mundo en 
el que nació acumulo en el curso de los siglos." 

Yo creo. Creo en la transmisión de valores y creo que deben transmitirse, que es nuestro deber 
hacerlo porque es un tesoro que no nos pertenece, que lo recibimos, y así como lo recibimos estamos 
obligados a entregarlo. 

El tesoro de la cultura, de los valores, de la humanidad. Luego los descendientes practicarán sobre 



164 
 

ello su libertad. 

Y así continuará creciendo y modificándose, el tesoro. Y a su vez lo legarán. 

Nosotros, padres, y ustedes, hijos, no podemos quedarnos solos, sueltos, como un eslabón que 

flota en el espacio. Si somos, somos un eslabón, y un eslabón es si pertenece a otro eslabón que le 
antecede y se liga con uno que viene después. 

En ello radica el sentido de nuestra existencia. Después, que cada cual realice plenitud de sí 
mismo. 

Creo, y por eso soy padre. Es un acto de fe, y no de accidental procreación. 

Creo, es decir quiero creer, estoy decidido a creer, al igual que mis maestros que me enseñaron 
que creer no es poseer una fe, sino ir detrás de ella. Creer es querer creer. 

Yo camino. Y sé que millones de seres caminan, quieren caminar hacia algún horizonte superior, 
más dulce, menos sangriento. 

Camino, caminan. 

Es suficiente para oír el murmullo de un himno de esperanza que crece, con cada paso que se suma, 
crece. 

FIN 


	Índice01
	Capítulo Uno El camino demarcado
	Viajo en plena noche y pienso
	Las rayas que delimitan el camino
	¡Su majestad, el niño!
	Todos somos jóvenes
	El primer límite
	A usted, ¿quién lo entiende?
	Los límites facilitan la convivencia
	Enseñanza del zorro al Principito
	Amor es disciplina
	Cómo hacer para que una rosa sea tu rosa
	El camino demarcado orienta tu libertad, no la doblega
	Sistema, poeta, sistema
	Ícaro
	El caballo de juguete
	Hay que inventarlo todo
	¿Qué es realidad?
	Capítulo Dos La trama de la convivencia
	Meditación del muro y la hiedra
	Me pregunto
	La trama que nos sostiene
	Historia de los jeans ajustados
	La revisión crítica del presente
	Solamente padres e hijos confrontados son normales
	Cuando el nene dice: "Yo hago lo que quiero..."
	Los límites de la responsabilidad de cada cual
	El arte de amar
	Los roles disueltos te hacen más responsable aún
	¿Y si nos equivocamos?
	¿Para qué sirven los hermanitos?
	Diálogo con una flaca
	Si tienen orejas, oyen
	Vivir es vincularse
	La única internacional activa
	Capítulo Tres Libertad versus licencia
	¿Usted viajó alguna vez en primera?
	Libertad versus licencia
	¿Qué hago? El nene no me deja hablar
	El televisor en el comedor
	Los padres amigos de los hijos
	"Cuando a mamá se le mete una idea en la cabeza..."
	Hay que ser un poco vago...
	Yo no produzco nada, yo consumo
	Qué es trabajo y qué es descanso
	Cómo hacer para tener status
	Yo soy yo y mis marcas famosas
	Capítulo CuatroLa empinada subida hacia uno mismo
	Maxi habla por teléfono
	Yo soy así
	El escorpión, la naturaleza y el hombre
	Sea civilizado, por favor
	Índice02
 
	En qué nos superan los animales
	La persona y el personaje
	El individuo y la persona
	Nos comunican nuestros recíprocos deberes
	Ejercicios musicales
	Hablar — ¡qué descubrimiento!— se habla con otro
	Repartamos la torta
	Un hombre, un hijo y un burro
	Las visibles raíces de nuestros conflictos
	La salud del campo y el otro que tiene alergia
	El yo enaltecido
	Los de antes tenían contra qué luchar
	El principio del espejo
	Narciso
	El hombre que sólo se ve a sí mismo
	Se hace camino al andar con otros
	El drama del lobo estepario
	En lugar de padres somos terapeutas
	Las falsas dulzuras
	La esperanza que deberíamos cultivar
	Mis amigos se llenaban los bolsillos...
	No llores por las nueces perdidas...
	Capítulo Cinco La felicidad y el éxito
	El sueño más antiguo de la humanidad
	Cómo valorar y cómo evaluar a nuestros hijos
	La diferencia entre el vidrio normal y el espejo
	El mundo interior decide el sentido del mundo
	La música interior
	Felicidad no es diversión
	Cómo se busca y cómo se encuentra un tesoro
	La gente busca divertirse y se olvida de ser feliz
	Cultivar y esperar, esperar
	Ulises y las sirenas
	Las tentaciones de la vida
	La verdad de la vida
	Aprender a admirar
	El mundo a domicilio
	Capítulo Seis Diario íntimo de Juan Carlos Paternovo
	Reflexiones del padre en el cumpleaños de la hija
	¿Será creativa?
	La aventura escolar
	¡Qué suerte, es zurda la nena!
	¡Viva el progreso!
	Las composiciones de Mercedes sobre los pájaros
	Capítulo SieteTodos somos jóvenes, todos
	Los padres haciéndose adolescentes
	El paddle y yo
	El valor de la apariencia
	Show, look
	Te miran, ergo eres
	¿Quién se acuerda de Dorian Gray?
	El adentro del afuera
	Elogio de la lasitud
	El siglo de los bebés
	Índice03

	Cuando nadie te ve...
	Dos maneras de enfrentar el mundo
	Ser y parecer
	El sol y los días nublados
	El crecimiento de Buda
	El iluminado, el que despertó
	Somos nuestras contradicciones
	¿Qué destino le espera a uno cuando nace?
	Los significados de la vida
	Los niños mimados, los niños desatendidos
	¿Cuál ha de ser la finalidad de una buena educación?
	Ideas de Keiserling
	La juventud es centrífuga
	Necesidad de diálogo
	La desconocida seriedad de los jóvenes
	La crisis de originalidad juvenil
	Recuerdos de mi adolescencia
	Que nada sea fácil, amigos padres
	El placer del esfuerzo
	Viva la existencia placentera
	La ventana y el paisaje
	Capítulo Ocho La permisividad nuestra de cada día
	El juego de la familia
	La madre, el padre, el nene intercambian roles teatrales
	Los distintos papeles que cada uno representa
	Aprenda a decir NO
	Una corona de olivo
	Valores lejanos, valores inmediatos
	¿Para qué te educo, hijo?
	Me duelen tus imperfecciones
	Nuevos problemas, viejas soluciones...
	Diario de una adolescente
	Esas ansias de ser superiores
	¿Por qué la rivalidad?
	El pecho bueno y el pecho malo
	El hombre en el vientre de la ballena
	Cábala del número 7
	El árbol de la vida: el amor y la ley
	Presencia de Dios en la vida del hombre
	El número 2 es el primero
	Quiero hijos equilibrados de corazón y razón
	Capítulo Nueve 
Límites, reglas, costumbres
	Lo que uno aprende en una cancha de fútbol
	A los límites antes les decían ética
	El marco y la pintura de Picasso
	¿Por qué va la gente al templo?
	Reglas de juego
	La evolución de la persona, según Jean Piaget
	Cómo hacer para comunicarnos mejor
	Las reglas
	Para dejar de mirarse el ombligo
	El cuento de la billetera
	"No fue esa mi intención..."
	Nuestro mundo actual es excesivamente palabrero
	El miedo a los hijos
	Ïndice04
 
	Capítulo DiezEl facilismo
	Frankenstein y el amor
	El hijo malquerido
	La necesidad de amar y ser amado
	Progenitores que no son padres
	Tu hijo es único
	La paranoia de la estimulación
	Acerca de los hijos que no hablan
	La educación de Emilio
	La metodología y el contenido del proceso educativo
	¿Encontraste alguna vez un brillante?
	El brillante y la confrontación de las generaciones
	Releo y pienso la historia
	¿Y qué más aprendo?
	Capítulo Once 
Entre el placer y el deber
	Somos problema
	El principio de placer y el principio de realidad
	La mujer de Putifar, famosa ella
	El final de la historia de Putifar y los demás
	Historia de Edipo
	La adivinanza
	¡A Edipo lo premian y lo casan con su madre!
	¿Amor o rebelión?
	En el principio fue la mujer
	Cábala: los dos lados de la vida
	El placer postergado
	Las luchas interiores
	La fraternidad
	El misterioso uno mismo
	Cada uno, hijo mío, no puede inventar su propia regla
	Aislarse pero no insulizarse
	La revolución Montessori
	Advertencia a maestros y padres
	El ambiente es el que forma
	¿Por qué fracasan?
	Un niño es un explorador
	Los buenos modales, ¿para qué sirven?
	Capítulo Doce 
El mundo mago
	La mentira de "hacer lo que quieras"
	El lema: ser uno mismo
	Todos los sueños son extremistas
	¿Cómo será el futuro de mis hijos?
	Para pensar:
	Historia de un hijo y de magia
	Todos somos magos
	La historia del hijo pródigo
	Cuándo se llora y cuándo se ríe
	Himno de esperanza

